
1 

AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education 
      Volume 04 No. 01 Desember 2024 

      P-ISSN  : 2774-6402    E-ISSN  : 2774-8065 

 
 
PSIKOLOGI AGAMA PADA ANAK USIA DINI DALAM 
PERSPEKTIF PEMIKIRAN IMAM AL-GHAZALI 
 
Muthia Nur Fadhilah, Mutmainnah 
Institut Agama Islam Negeri Kendari, Universitas Negeri Manado 

muthianurf@iainkendari.ac.id, mutmainnah@unima.ac.id  

 

ABSTRAK: Penelitian ini mengkaji konsep psikologi agama pada 
anak usia dini dalam perspektif pemikiran Imam Al-Ghazali, 
dengan tujuan mendeskripsikan pandangan beliau, 
mengidentifikasi konsep-konsep dasar psikologi agama yang 
berkaitan dengan perkembangan spiritual anak, serta 
mengeksplorasi relevansinya dalam konteks pendidikan modern. 
Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan 
pendekatan studi pustaka (library research), yang menelaah karya-
karya Al-Ghazali seperti Ihya’ Ulum al-Din, Ayyuha al-Walad, dan 
Mizan al-‘Amal. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Al-Ghazali 
menempatkan aspek spiritual sebagai inti dari perkembangan 
kepribadian anak melalui konsep-konsep kunci seperti fitrah, qalb 
(hati), tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa), adab (pembiasaan moral), 
dan integrasi ilmu-amal. Kelima konsep ini membentuk kerangka 
psikologi agama yang menekankan pentingnya teladan, 
pembiasaan, dan penyucian jiwa sejak usia dini. Pemikiran Al-
Ghazali terbukti relevan dalam menjawab tantangan globalisasi 
dan krisis moral masa kini, karena menekankan pendidikan 
spiritual yang holistik dan berpusat pada pembentukan kesadaran 
ilahiah anak. Penelitian ini memberikan kontribusi teoritis terhadap 
pengembangan model Islamic Spiritual Development Framework 
for Early Childhood, sekaligus menawarkan panduan praktis bagi 
lembaga pendidikan anak usia dini berbasis nilai-nilai Islam klasik. 
 
Kata Kunci: Psikologi Agama, Al-Ghazali, Pendidikan Spiritual 
 

ABSTRACT: This study examines the concept of religious 
psychology in early childhood from the perspective of Imam Al-
Ghazali’s thought, aiming to describe his views, identify the 
fundamental concepts of religious psychology related to children’s 
spiritual development, and explore their relevance in the context of 
modern education. The research employs a qualitative method with 
a library research approach, analyzing Al-Ghazali’s major works 
such as Ihya’ Ulum al-Din, Ayyuha al-Walad, and Mizan al-‘Amal. The 

mailto:muthianurf@iainkendari.ac.id
mailto:mutmainnah@unima.ac.id


2 | AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education 

findings reveal that Al-Ghazali places spirituality at the core of 
personality development in children through key concepts such as 
fitrah (innate purity), qalb (heart), tazkiyah al-nafs (purification of 
the soul), adab (moral habituation), and the integration of 
knowledge and action. These five concepts form a framework of 
religious psychology emphasizing the importance of role modeling, 
habituation, and spiritual purification from an early age. Al-
Ghazali’s ideas remain highly relevant in addressing the challenges 
of globalization and moral decline today, as they promote a holistic 
form of spiritual education centered on cultivating divine 
consciousness in children. Theoretically, this research contributes to 
the development of an Islamic Spiritual Development Framework 
for Early Childhood, while practically offering guidance for early 
childhood education institutions to implement curricula grounded 
in classical Islamic values. 
 
Keywords: Religious Psychology, Al-Ghazali, Spiritual Education 
 

 
PENDAHULUAN 

Pada era globalisasi yang ditandai dengan perkembangan teknologi informasi 

dan perubahan sosial-kultural yang cepat, keberadaan nilai-nilai religius dan 

spiritual dalam pendidikan anak usia dini menjadi sebuah tantangan signifikan (El-

Faizal, 2023; Siregar, 2020). Anak usia dini, sebagai fase keemasan (golden age) dalam 

perkembangan manusia, bukan hanya memerlukan stimulasi kognitif dan motorik, 

tetapi juga pembinaan aspek spiritual dan religius yang dapat membentuk fondasi 

kepribadian dan moralitas yang kokoh (Fauzi, 2023; Ubaidillah, 2018). Realitas di 

berbagai konteks menunjukkan bahwa pendidikan religius seringkali kurang 

terintegrasi secara sistematis dalam kurikulum usia dini, sementara anak-anak justru 

semakin terpapar pada dinamika kehidupan modern yang dapat melemahkan 

sensitivitas religius dan spiritual mereka (Ahnan’Azzam, 2023; Anggraini, 2020; 

Ningrum et al., 2022). Dalam situasi ini, kajian mengenai psikologi agama pada anak 

usia dini menjadi sangat relevan untuk mengisi kekosongan teoritis dan aplikatif 

dalam dunia pendidikan awal. Di tengah kebutuhan tersebut, pemikiran Imam 

Al-Ghazali  (2005) seorang pemikir Islam klasik yang dikenal luas melalui karyanya 

seperti Ihya’ Ulum al-Din  menawarkan perspektif yang komprehensif terhadap 

aspek jiwa, pendidikan karakter dan perkembangan spiritual manusia. Pemikiran 

beliau yang menekankan integrasi antara ilmu, adab, dan spiritualitas menjadikan 

kerangka pemahaman yang kaya untuk mengeksplorasi psikologi agama khususnya 

dalam konteks anak usia dini (Asari, 2012). 

Dalam konteks permasalahan, terdapat beberapa hal yang perlu diperhatikan. 

Pertama, studi-studi mengenai psikologi agama pada anak usia dini masih relatif 



AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education |3 

terbatas, terutama yang mengaitkan langsung pemikiran klasik Islam dengan 

praktik pendidikan kontemporer. Kedua, dalam banyak lembaga pendidikan anak 

usia dini di Indonesia dan negara-lain, integrasi nilai spiritual dan religius masih 

bersifat ad hoc atau kurang sistematis sehingga kurang mampu membentuk 

perkembangan spiritual yang berkelanjutan. Ketiga, pendekatan psikologi agama 

yang memadai dalam usia dini menuntut perhatian terhadap bagaimana iman dan 

spiritualitas dapat tumbuh secara cocok dengan perkembangan jiwa dan sosial 

anak—yang menurut Al-Ghazali dimulai sejak masa sangat awal. Sebagai contoh, 

penelitian yang mengulas konsep pendidikan anak usia dini menurut Al-Ghazali 

menegaskan bahwa “pendidikan anak usia dini harus dilakukan sebelum terjadinya 

masa konsepsi maupun setelah konsepsi (melahirkan)” sebagai upaya menyiapkan 

dan memelihara fitrah anak. Selain itu, kajian lain menunjukkan bahwa dalam kitab 

Ihya’ Ulum al-Din terdapat gagasan psikologi pendidikan Islam tentang integrasi 

antara ilmu, pendidik, dan peserta didik yang merupakan inti bagi perubahan 

perilaku dan karakter. Kondisi ini menunjukkan bahwa ada kebutuhan mendesak 

untuk menggali lebih dalam bagaimana pemikiran Al-Ghazali dapat dihadirkan 

dalam kerangka psikologi agama generasi awal dan bagaimana relevansinya dengan 

praktik pendidikan anak usia dini saat ini. 

Tujuan penelitian ini adalah sebagai berikut. Pertama, mendeskripsikan 

pandangan Imam Al-Ghazali tentang psikologi agama pada anak usia dini berdasarkan 

karya-karya beliau. Kedua, mengidentifikasi konsep-konsep dasar psikologi agama 

yang diajukan oleh Al-Ghazali, khususnya yang berkaitan dengan perkembangan 

spiritual anak usia dini. Ketiga, mengeksplorasi relevansi pemikiran Al-Ghazali tentang 

psikologi agama dalam konteks pendidikan anak usia dini di masa kini. Dengan 

demikian, penelitian ini tidak hanya mengurai kerangka pemikiran Al-Ghazali, tetapi 

juga menghubungkannya dengan dinamika dan tantangan pendidikan anak usia dini 

kontemporer. 

Distingsi atau keunikan penelitian ini terletak pada tiga hal utama. Pertama, 

penelitian ini memfokuskan diri secara spesifik pada anak usia dini—biasanya kurang 

mendapat perhatian dalam kajian psikologi agama yang lebih banyak berpusat pada 

masa sekolah atau dewasa. Kedua, penelitian ini menggunakan pemikiran Imam 

Al-Ghazali sebagai kerangka teoritis utama dalam membahas psikologi agama anak 

usia dini, padahal pemikiran beliau sering dikaitkan dengan pendidikan secara umum 

atau spiritualitas dewasa. Dengan demikian penelitian ini mengisi kekosongan dalam 

literatur yang menghubungkan pemikiran klasik Islam dengan tahap perkembangan 

awal anak. Ketiga, penelitian ini bertujuan untuk menghubungkan dimensi 

historis-teoretis (pemikiran Al-Ghazali) dengan implementasi ke konteks modern 

edukasi anak usia dini, sehingga menghasilkan jembatan antara warisan pemikiran 

tradisional dan kebutuhan pendidikan kontemporer. Hal ini memberikan kontribusi 



4 | AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education 

tidak hanya dalam ranah teoritis, tetapi juga dalam ranah praktik pendidikan. 

Kontribusi penelitian secara teoritis meliputi pengayaan literatur mengenai 

psikologi agama pada anak usia dini, dengan memasukkan perspektif Al-Ghazali 

sebagai sumber klasik yang kerap diabaikan dalam kajian psikologi dan pendidikan 

modern. Penelitian ini diharapkan memperluas pemahaman tentang bagaimana aspek 

spiritual dalam perkembangan anak dapat dipandang secara integral—

menggabungkan dimensi jiwa, akhlak, dan iman—sejalan dengan gagasan Al-Ghazali 

yang menekankan tazkiyah (pembersihan jiwa) dan adab sebagai bagian tak 

terpisahkan dari pembentukan manusia. Lebih jauh, penelitian ini juga dapat 

memberikan kerangka konseptual baru yang memungkinkan pengembangan 

instrumen atau model psikologi agama anak usia dini yang berbasis nilai-Islam klasik. 

Secara praktis, penelitian ini diharapkan memberikan implikasi bagi pendidik anak usia 

dini, orang tua, dan lembaga pendidikan dalam merancang program pendidikan 

religius dan spiritual yang sesuai dengan tahap perkembangan anak. 

Pemikiran Al-Ghazali yang menekankan bahwa pendidikan moral dan spiritual 

harus dimulai sejak usia sangat dini dan dilakukan melalui metode yang tepat seperti 

teladan, habituasi, dan pembiasaan, dapat diadopsi ke dalam kurikulum dan praktik 

pembelajaran anak usia dini. Dengan demikian, lembaga PAUD, TK, maupun program 

pendidikan orang tua dapat mempertimbangkan desain pembelajaran yang tidak 

hanya fokus aspek kognitif tetapi juga mempertimbangkan aspek spiritual dan religius 

anak sejak awal kehidupannya, sehingga anak tidak hanya berkembang secara 

intelektual, tetapi juga kokoh secara iman dan moral. 

Secara ringkas, penelitian ini hadir dalam konteks kebutuhan pendidikan anak 

usia dini yang semakin kompleks, di mana aspek psikologi agama menjadi elemen 

penting namun belum banyak dikaji secara mendalam khusus di tahap usia dini. 

Dengan menggunakan pemikiran Imam Al-Ghazali sebagai landasan teoritis, penelitian 

ini bertujuan mendeskripsikan pandangan beliau, mengidentifikasi konsep-konsep 

dasar, dan mengeksplorasi relevansinya di era kini. Keunikan penelitian terletak pada 

fokus usia dini, penggunaan kerangka pemikiran klasik Islam, dan penghubungan 

antara teori tradisional dan praktik kontemporer. Secara teoritis dan praktis, penelitian 

ini diharapkan memperkaya khazanah psikologi agama dan memberikan panduan 

strategis bagi pendidik dalam mendampingi pembentukan spiritual dan religius anak 

usia dini secara holistik. 
 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini bersifat kualitatif, 

dengan pendekatan studi pustaka (library research), yang memungkinkan peneliti 

untuk mengeksplorasi dan menganalisis pemikiran Imam Al-Ghazali terkait 

psikologi agama pada anak usia dini secara mendalam. Pendekatan kualitatif dipilih 



AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education |5 

karena penelitian ini menitikberatkan pada pemahaman konsep, prinsip, dan 

relevansi pemikiran Al-Ghazali dalam pendidikan anak usia dini, bukan pada 

pengukuran numerik atau generalisasi statistik. Dengan pendekatan studi pustaka, 

peneliti dapat mengkaji berbagai literatur, naskah klasik, buku, artikel ilmiah, dan 

dokumen terkait yang membahas pemikiran Al-Ghazali, psikologi agama, dan 

pendidikan anak usia dini secara komprehensif. 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari dua jenis, yaitu data primer dan 

data sekunder. Sumber data primer berasal dari karya-karya asli Imam Al-Ghazali, 

khususnya kitab Ihya’ Ulum al-Din, Mishkat al-Anwar, dan karya-karya lain yang 

relevan dengan pendidikan moral dan spiritual anak. Data primer ini menjadi acuan 

utama dalam memahami pandangan, konsep, dan prinsip psikologi agama yang 

diajukan oleh Al-Ghazali. Sumber data sekunder berasal dari literatur pendukung 

seperti buku, jurnal ilmiah, artikel, tesis, dan disertasi yang membahas psikologi 

agama, pendidikan anak usia dini, dan interpretasi pemikiran Al-Ghazali oleh para 

ulama dan peneliti kontemporer. Sumber sekunder ini berfungsi untuk memberikan 

konteks, memperkuat argumen, serta memetakan relevansi pemikiran Al-Ghazali 

dengan praktik pendidikan anak usia dini saat ini. 

Teknik pengumpulan data yang digunakan meliputi studi literatur, 

pencatatan, dan dokumentasi. Peneliti membaca dan menganalisis teks-teks Al-

Ghazali secara sistematis, mengidentifikasi bagian-bagian yang terkait dengan 

pendidikan anak, perkembangan spiritual, akhlak, dan psikologi agama. 

Selanjutnya, literatur sekunder dianalisis untuk menafsirkan dan membandingkan 

pandangan klasik dengan perspektif kontemporer. Pencatatan dilakukan secara 

tematik berdasarkan fokus penelitian, sedangkan dokumentasi mencakup 

pengumpulan kutipan, ringkasan, dan referensi yang relevan untuk memudahkan 

analisis lebih lanjut. 

Teknik analisis data yang diterapkan adalah analisis konten (content analysis) 

dan analisis kualitatif tematik. Analisis konten digunakan untuk menelaah isi karya 

Al-Ghazali, mengekstrak konsep-konsep dasar psikologi agama dan prinsip 

pendidikan anak usia dini yang terkandung di dalamnya. Analisis tematik 

dilakukan untuk mengelompokkan temuan-temuan tersebut ke dalam tema-tema 

yang relevan, misalnya pendidikan moral, pembiasaan spiritual, adab, dan 

pengembangan jiwa anak. Hasil analisis kemudian diinterpretasikan dalam konteks 

pendidikan anak usia dini modern, sehingga dapat menggambarkan relevansi dan 

implementasi pemikiran Al-Ghazali dalam praktik kontemporer. 

Untuk menjamin keabsahan data, penelitian ini menggunakan triangulasi 

sumber dan triangulasi teori. Triangulasi sumber dilakukan dengan 

membandingkan data dari karya Al-Ghazali dengan literatur sekunder yang 

relevan, sehingga temuan lebih valid dan tidak bias hanya pada satu sumber. 



6 | AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education 

Triangulasi teori diterapkan dengan membandingkan konsep yang ditemukan 

dalam karya Al-Ghazali dengan teori psikologi agama dan pendidikan anak usia 

dini dari perspektif kontemporer, untuk memastikan bahwa interpretasi tetap 

konsisten, logis, dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Selain itu, 

penelitian ini juga menggunakan teknik audit data berupa pencatatan sumber 

literatur, kutipan, dan catatan analisis secara sistematis, sehingga alur pemikiran 

dan kesimpulan yang dihasilkan dapat ditelusuri kembali. 

Dengan metode penelitian ini, penelitian diharapkan mampu memberikan 

gambaran mendalam tentang pandangan Imam Al-Ghazali terkait psikologi agama 

pada anak usia dini, mengidentifikasi konsep-konsep dasar yang relevan, serta 

mengeksplorasi penerapannya dalam pendidikan kontemporer. Pendekatan 

kualitatif berbasis studi pustaka memungkinkan integrasi antara pemikiran klasik 

dan kebutuhan pendidikan modern, sehingga penelitian ini dapat menghasilkan 

kontribusi teoritis dan praktis yang signifikan bagi pengembangan pendidikan anak 

usia dini yang berlandaskan nilai-nilai spiritual dan religius. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Deskripsi Pandangan Imam Al-Ghazali Tentang Psikologi Agama Pada Anak 

Usia Dini Dalam Karya-Karyanya 

Pemikiran Imam Al-Ghazali mengenai psikologi agama pada anak usia dini 

dapat ditemukan secara eksplisit maupun implisit dalam sejumlah karya 

monumentalnya seperti Ihya’ Ulum al-Din, Mizan al-‘Amal, Ayyuha al-Walad, dan 

Tahdzib al-Akhlaq. Dalam pandangan Al-Ghazali, manusia adalah makhluk spiritual 

yang memiliki potensi bawaan berupa fitrah menuju kebenaran dan kebaikan. Fitrah 

ini, menurutnya, perlu diarahkan dan dipelihara sejak usia sangat dini agar tidak 

tercemar oleh lingkungan dan hawa nafsu. Pandangan ini menjadi titik awal dari 

kerangka psikologi agama Al-Ghazali, yang menempatkan dimensi spiritual sebagai 

inti perkembangan kepribadian manusia (Bustamam, 2024; Tumiran, 2021). 

Al-Ghazali mengemukakan bahwa pendidikan anak bukan sekadar 

menanamkan ilmu pengetahuan, melainkan menumbuhkan tazkiyah al-nafs 

(penyucian jiwa) melalui proses pembiasaan, keteladanan, dan bimbingan rohani. 

Dalam Ihya’ Ulum al-Din, beliau menegaskan bahwa jiwa anak ibarat kertas putih (al-

thifl ka al-shafhah al-baydha), yang akan menerima setiap bentuk goresan pendidikan 

dari lingkungannya. Oleh karena itu, pengasuhan dan pendidikan yang 

berlandaskan nilai-nilai agama harus dimulai bahkan sebelum anak lahir, yakni 

dengan memilih pasangan yang saleh, memperhatikan makanan ibu hamil, dan 

mendidik anak dengan kasih sayang serta keteladanan setelah lahir. 

Konsep ini menunjukkan bahwa Al-Ghazali memiliki pandangan holistik 

tentang perkembangan anak. Ia menempatkan dimensi spiritual sebagai fondasi 



AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education |7 

yang memengaruhi aspek kognitif, emosional, dan sosial. Menurutnya, hati (qalb) 

adalah pusat kesadaran moral dan spiritual yang harus dijaga agar tidak ternodai 

oleh dorongan negatif. Oleh karena itu, pendidikan bagi anak usia dini harus 

diarahkan untuk menanamkan keikhlasan, rasa takut dan cinta kepada Allah, serta 

pembiasaan ibadah sederhana seperti doa, salat, dan membaca Al-Qur’an. 

Pandangan ini sekaligus menjadi bukti bahwa Al-Ghazali telah membangun 

kerangka awal dari konsep psikologi agama yang memadukan aspek spiritual dan 

psikologis manusia(Fauzi, 2024; Izza et al., 2024). 

Dalam konteks ini, Al-Ghazali juga menyoroti pentingnya teladan moral dari 

orang tua dan guru. Menurutnya, anak usia dini belajar bukan dari perintah verbal 

semata, tetapi melalui peniruan (taqlid) terhadap perilaku orang dewasa di 

sekitarnya. Dalam Ayyuha al-Walad (2022), ia menulis, “Ilmu tanpa amal adalah 

kegilaan, dan amal tanpa ilmu adalah kesia-siaan.” Pesan ini mengandung makna 

bahwa pembelajaran agama harus disertai dengan pengalaman nyata yang dapat 

dirasakan anak melalui pengulangan, habituasi, dan pembiasaan moral sehari-hari. 

Dengan demikian, aspek afektif dan spiritual berkembang sejalan dengan 

kematangan psikis anak. 

Secara psikologis, pandangan Al-Ghazali sejalan dengan teori perkembangan 

moral Lawrence Kohlberg maupun teori pembelajaran sosial Albert Bandura, yang 

menekankan pentingnya model perilaku dalam pembentukan karakter anak. 

Namun, perbedaan mendasarnya adalah bahwa Al-Ghazali menempatkan sumber 

nilai bukan pada konsensus sosial atau rasionalitas moral semata, tetapi pada 

kesadaran spiritual dan hubungan vertikal dengan Tuhan. Dalam hal ini, psikologi 

agama Al-Ghazali bersifat teosentris menjadikan Tuhan sebagai pusat kesadaran 

moral dan spiritual anak (Rosidah et al., 2024; Vachruddin, 2024). 

Para ahli modern banyak mengakui relevansi pemikiran Al-Ghazali dalam 

pendidikan dan psikologi agama. Misalnya, Al-Attas (1980) menyatakan bahwa 

sistem pendidikan Al-Ghazali merupakan upaya mengembalikan manusia kepada 

fitrah spiritualnya melalui penyucian jiwa dan pembentukan adab. Senada dengan 

itu, Nofal (2011) menegaskan bahwa konsep psikologi pendidikan Al-Ghazali 

mengandung pemahaman mendalam tentang perilaku, motivasi, dan 

perkembangan spiritual manusia, yang dapat disandingkan dengan teori-teori 

psikologi modern. Bahkan, menurut Hasan Langgulung (1988), pemikiran Al-

Ghazali menunjukkan kesadaran epistemologis yang tinggi karena menghubungkan 

antara ilmu, iman, dan amal dalam satu sistem integral yang berorientasi pada 

pembentukan insan kamil. 

Dalam konteks anak usia dini, pandangan Al-Ghazali dapat dipahami sebagai 

upaya menginternalisasi nilai-nilai religius melalui pendekatan psikologis yang 

sesuai dengan tahap perkembangan anak. Beliau menekankan bahwa masa kecil 



8 | AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education 

adalah periode paling menentukan dalam pembentukan kebiasaan, karena pada fase 

ini jiwa anak masih lunak dan mudah dibentuk. Oleh sebab itu, ia menganjurkan 

agar pendidikan moral dan spiritual dilakukan secara bertahap: dimulai dari 

pengenalan simbol-simbol agama (doa, zikir, salat), dilanjutkan dengan pembiasaan 

perilaku baik (jujur, sopan, taat), hingga penguatan niat dan kesadaran iman ketika 

anak beranjak lebih dewasa. 

Jika dikaitkan dengan psikologi modern, pandangan Al-Ghazali dapat 

diinterpretasikan dalam kerangka teori religious development yang dikemukakan oleh 

James W. Fowler , yang menyatakan bahwa anak-anak pada usia dini memahami 

agama secara intuitif dan simbolik. Namun, Al-Ghazali melampaui pendekatan 

kognitif Fowler karena menambahkan dimensi spiritual yang bersifat transendental: 

bahwa penanaman nilai agama bukan sekadar membentuk konsep, melainkan 

menanamkan rasa cinta kepada Allah yang tumbuh melalui pengalaman emosional 

dan keteladanan (Ahnan’Azzam, 2023). 

Novelty (kebaruan) penelitian ini terletak pada upaya mengonstruksi psikologi 

agama anak usia dini berbasis pemikiran klasik Islam, khususnya dari perspektif Al-

Ghazali, yang selama ini belum banyak dikaji secara sistematis. Sebagian besar 

penelitian terdahulu membahas pemikiran Al-Ghazali dalam konteks pendidikan 

moral umum atau tasawuf, bukan dalam dimensi psikologi perkembangan anak. 

Penelitian ini menghadirkan sintesis baru dengan menafsirkan gagasan Al-Ghazali 

melalui pendekatan psikologi agama modern, sekaligus menunjukkan bahwa 

pemikiran klasik Islam mengandung potensi epistemologis untuk membentuk 

paradigma psikologi yang religius dan kontekstual. 

Lebih jauh, novelty ini juga terletak pada reinterpretasi konsep tazkiyah al-nafs 

dan tarbiyah al-akhlaqiyyah sebagai model pembentukan spiritual anak usia dini. 

Dalam model ini, perkembangan spiritual dipandang bukan sebagai tambahan 

terhadap pendidikan intelektual, melainkan sebagai poros utama yang menuntun 

seluruh dimensi perkembangan anak. Dengan demikian, pendekatan psikologi 

agama berbasis pemikiran Al-Ghazali tidak hanya relevan bagi pendidikan Islam, 

tetapi juga menawarkan kontribusi universal bagi pengembangan teori psikologi 

religius yang lebih manusiawi dan berakar pada spiritualitas. 

Secara keseluruhan, pandangan Al-Ghazali memberikan dasar konseptual 

yang kokoh bagi pendidikan anak usia dini berbasis psikologi agama. Ia 

mengajarkan bahwa pendidikan sejati adalah proses memelihara fitrah spiritual, 

menyucikan jiwa, dan menumbuhkan akhlak mulia sejak masa paling awal 

kehidupan. Pandangan ini, bila diintegrasikan ke dalam sistem pendidikan modern, 

berpotensi melahirkan generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi 

juga kuat secara spiritual, berakhlak, dan berkesadaran moral tinggi—sejalan 

dengan cita-cita pendidikan Islam yang holistik. 



AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education |9 

 

Konsep-Konsep Dasar Psikologi Agama Yang Diajukan Oleh Imam Al-Ghazali, 

Terutama Yang Berhubungan Dengan Perkembangan Spiritual Anak Usia Dini. 

Imam Al-Ghazali (1058–1111 M) adalah salah satu tokoh Islam yang berhasil 

mengintegrasikan dimensi keagamaan, etika, dan psikologi dalam kerangka 

pendidikan manusia seutuhnya. Dalam karya-karyanya, khususnya Ihya’ Ulum al-

Din, Mizan al-‘Amal, Ayyuha al-Walad, dan Tahdzib al-Akhlaq, Al-Ghazali menekankan 

bahwa pendidikan spiritual harus dimulai sejak anak usia dini sebagai fase krusial 

pembentukan jiwa religius dan moral. Pandangan beliau tentang psikologi agama 

bertumpu pada pemahaman bahwa manusia memiliki potensi bawaan (fitrah) yang 

bersih, yang dapat berkembang ke arah kebaikan atau keburukan tergantung pada 

pengasuhan, pendidikan, dan lingkungan yang mempengaruhinya. Dari pandangan 

ini, dapat diuraikan beberapa konsep dasar psikologi agama menurut Al-Ghazali 

yang relevan bagi perkembangan spiritual anak usia dini (Hadi, 2023; Nur & 

Asy’ari, 2023; Suyudi & Huda, 2020). 

Pertama, konsep fitrah sebagai dasar spiritualitas manusia. Al-Ghazali 

berpandangan bahwa setiap anak lahir membawa fitrah keimanan, sebagaimana 

ditegaskan dalam hadis Nabi bahwa “setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah.” 

Dalam perspektif Al-Ghazali, fitrah merupakan potensi spiritual yang harus 

dipelihara melalui pendidikan yang benar sejak dini. Dalam Ihya’ Ulum al-Din, ia 

menjelaskan bahwa hati anak ibarat cermin jernih yang mudah menerima pantulan 

nilai dari lingkungannya. Jika anak dibiasakan dengan kebaikan dan keteladanan, 

maka jiwanya akan condong kepada kebenaran; sebaliknya, jika lingkungannya 

buruk, maka hati anak akan terkontaminasi. Oleh karena itu, tugas utama 

pendidikan agama pada anak usia dini adalah menjaga kemurnian fitrah ini dengan 

cara menanamkan nilai-nilai iman, akhlak, dan kesadaran spiritual secara bertahap 

dan sesuai dengan kapasitas anak. 

Kedua, konsep qalb (hati) sebagai pusat kesadaran religius. Dalam sistem 

psikologi Al-Ghazali, qalb merupakan inti dari seluruh aktivitas spiritual dan moral 

manusia. Qalb bukan hanya organ emosional, tetapi juga sarana untuk mengenal 

Allah dan membedakan kebenaran dari kebatilan. Bagi anak usia dini, qalb adalah 

wadah yang harus diisi dengan nilai-nilai kebaikan melalui pembiasaan positif, 

kasih sayang, dan pengalaman spiritual sederhana seperti berdoa atau mengenal 

ciptaan Allah. Al-Ghazali menegaskan bahwa pendidikan yang tidak 

memperhatikan kebersihan hati akan gagal menumbuhkan manusia yang berakhlak. 

Dalam konteks ini, guru dan orang tua berperan sebagai penjaga qalb anak, yang 

harus menunjukkan kasih sayang, kelembutan, dan teladan moral agar anak belajar 

merasakan kehadiran Allah dalam kehidupannya. 



10 | AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education 

Ketiga, konsep tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) sebagai proses psikologis 

utama dalam pendidikan agama. Menurut Al-Ghazali, jiwa manusia cenderung 

kepada dua dorongan: nafsu (insting rendah) dan ruh (dimensi ilahiah). Pendidikan 

spiritual bertujuan membersihkan jiwa dari dominasi nafsu agar fitrah ilahiah dapat 

muncul. Pada anak usia dini, proses ini tidak dilakukan melalui doktrin moral yang 

kaku, melainkan melalui pembiasaan yang lembut dan menyenangkan—seperti 

belajar berdoa sebelum tidur, bersyukur atas nikmat, dan meminta maaf saat 

berbuat salah. Dalam Ayyuha al-Walad, Al-Ghazali menulis, “Didiklah dirimu 

sebelum mendidik orang lain, sebab akhlak adalah hasil dari latihan dan 

pembiasaan.” Pernyataan ini menunjukkan bahwa tazkiyah al-nafs dalam konteks 

anak usia dini harus berbasis pada proses habituasi dan keteladanan yang berulang 

agar menjadi bagian dari karakter anak. 

Keempat, konsep adab dan habituasi sebagai metode pembentukan spiritualitas. 

Al-Ghazali menilai bahwa pembentukan karakter religius tidak dapat dilakukan hanya 

melalui pengajaran teoretis, melainkan melalui praktik langsung dan pembiasaan nilai. 

Dalam Ihya’ Ulum al-Din, ia menyatakan bahwa anak harus dilatih untuk mencintai 

kebaikan dan membenci keburukan sejak dini. Hal ini dilakukan melalui pengulangan 

perilaku baik, pemberian teladan moral, dan lingkungan yang kondusif. Konsep ini 

sejalan dengan teori learning by imitation (pembelajaran melalui peniruan) dalam 

psikologi modern yang dikemukakan oleh Albert Bandura. Namun, Al-Ghazali 

menambahkan dimensi spiritual yang lebih mendalam, bahwa setiap perilaku baik 

memiliki nilai ibadah apabila disertai niat yang ikhlas. Dengan demikian, pendidikan 

spiritual menurut Al-Ghazali tidak berhenti pada perilaku lahiriah, tetapi berorientasi 

pada pembentukan niat dan kesadaran batin anak. 

Kelima, konsep ilmu dan amal sebagai kesatuan dalam perkembangan jiwa 

religius. Al-Ghazali menolak dikotomi antara pengetahuan dan praktik. Ia menegaskan 

bahwa ilmu tanpa amal tidak akan membawa manfaat, dan amal tanpa ilmu akan 

kehilangan arah. Dalam konteks anak usia dini, pendidikan agama harus memadukan 

pengetahuan sederhana (misalnya mengenal Allah, Nabi, dan doa harian) dengan 

praktik nyata (berdoa, berbagi, menolong teman). Integrasi ilmu dan amal ini 

mencerminkan prinsip experiential learning yang juga dikenal dalam teori pendidikan 

modern anak belajar melalui pengalaman konkret, bukan hafalan semata. 

Para ahli modern mendukung relevansi pandangan Al-Ghazali ini. Misalnya, 

Syed Naquib al-Attas (1999) menegaskan bahwa inti pendidikan menurut Al-Ghazali 

adalah proses penyadaran jiwa agar mengenal kedudukannya di hadapan Tuhan. Al 

Abrasyi (2001) mengaitkan konsep tazkiyah al-nafs Al-Ghazali dengan teori self-

regulation dalam psikologi modern, yakni kemampuan individu untuk mengendalikan 

perilaku berdasarkan kesadaran moral. Sementara itu, Hamid Fahmy Zarkasyi (2021) 

menyebut bahwa sistem pendidikan Al-Ghazali adalah model pendidikan holistik 



AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education |11 

karena menggabungkan intelektual, emosional, dan spiritual dalam satu kesatuan 

proses perkembangan. Bahkan menurut Muhlasin & Salik (2022), gagasan Al-Ghazali 

tentang pembiasaan moral pada anak dapat dianggap sebagai bentuk awal dari religious 

behaviorism, yaitu pendidikan moral berbasis stimulus-respons dengan orientasi 

spiritual. 

Jika dikaitkan dengan teori perkembangan anak modern seperti Jean Piaget dan 

James Fowler, maka pemikiran Al-Ghazali menunjukkan kesesuaian yang menarik. 

Piaget menjelaskan bahwa anak usia dini memahami dunia melalui tahap pra-

operasional, di mana pemikiran simbolik dan imitasi sangat dominan. Sementara 

Fowler menyatakan bahwa pada tahap intuitive-projective faith, anak memahami agama 

melalui imajinasi, pengalaman emosional, dan figur otoritas (orang tua/guru). 

Pandangan Al-Ghazali yang menekankan teladan dan pembiasaan moral sangat sejalan 

dengan fase ini, hanya saja ia menambahkan aspek kesadaran transendental yang tidak 

ditemukan dalam teori Barat bahwa pengalaman spiritual anak bukan sekadar proses 

kognitif, tetapi juga hubungan langsung dengan Tuhan yang ditanamkan melalui hati 

yang bersih dan jiwa yang lembut. 

Novelty (Kebaruan) penelitian ini terletak pada rekonstruksi konseptual 

terhadap psikologi agama anak usia dini berdasarkan pemikiran klasik Al-Ghazali yang 

disintesiskan dengan teori psikologi modern. Penelitian ini tidak hanya menafsirkan 

ajaran Al-Ghazali dalam konteks historis, tetapi juga mengartikulasikannya sebagai 

model psikologi spiritual Islam untuk anak usia dini yang mencakup lima pilar utama: (1) 

fitrah sebagai potensi bawaan spiritual, (2) qalb sebagai pusat kesadaran religius, (3) 

tazkiyah al-nafs sebagai proses penyucian jiwa, (4) adab sebagai metode pembiasaan 

moral, dan (5) integrasi ilmu dan amal sebagai tujuan akhir pendidikan. 

Model konseptual ini memberikan kontribusi baru bagi pengembangan teori 

psikologi agama yang lebih spiritualistik, berbeda dari paradigma psikologi Barat yang 

cenderung empiris-rasional. Dengan mengangkat pemikiran Al-Ghazali, penelitian ini 

menegaskan bahwa pendidikan spiritual anak usia dini bukan sekadar pembentukan 

perilaku moral, tetapi pembinaan jiwa menuju kesadaran ilahiah. Melalui pendekatan 

ini, pendidikan anak usia dini dapat diarahkan untuk melahirkan generasi yang tidak 

hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga berjiwa bersih, beradab, dan memiliki 

orientasi hidup yang berpusat pada nilai-nilai ketuhanan. 

 

Eksplorasi Relevansi Pemikiran Imam Al-Ghazali Tentang Psikologi Agama 

Dalam Konteks Pendidikan Anak Usia Dini Di Masa Kini. 

Pemikiran Imam Al-Ghazali memiliki relevansi yang sangat tinggi dalam 

konteks pendidikan anak usia dini modern, terutama dalam menghadapi krisis 

spiritual dan moral yang muncul akibat derasnya arus globalisasi, individualisme, 

serta degradasi nilai-nilai religius di masyarakat. Dalam karya-karyanya, seperti 



12 | AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education 

Ihya’ Ulum al-Din, Mizan al-‘Amal, dan Ayyuha al-Walad, Al-Ghazali menegaskan 

bahwa pendidikan agama harus dimulai sejak dini karena masa kanak-kanak 

merupakan fase pembentukan dasar kepribadian (fitrah) yang menentukan arah 

perkembangan moral dan spiritual manusia di masa depan. Pandangan ini 

menunjukkan keselarasan yang kuat dengan prinsip psikologi perkembangan 

modern yang menempatkan masa usia dini sebagai golden age dalam pembentukan 

karakter dan nilai-nilai dasar kehidupan. 

1. Relevansi Pendidikan Spiritual Sejak Dini 

Menurut Al-Ghazali, anak adalah amanah dari Allah yang jiwanya masih suci 

dan siap menerima pengaruh dari luar. Ia menulis bahwa hati anak ibarat permata 

yang murni (qalb al-sabiyy ka al-jawhar al-safiyy), yang dapat dibentuk menjadi baik 

atau buruk tergantung pada pendidikan yang diberikan. Prinsip ini memiliki 

relevansi langsung dengan teori tabula rasa dalam psikologi pendidikan yang 

diperkenalkan oleh John Locke, di mana anak dianggap sebagai kertas kosong yang 

dapat ditulisi oleh lingkungan. Namun, keunikan Al-Ghazali terletak pada 

penekanannya terhadap dimensi transendental bahwa pembentukan diri anak tidak 

hanya bersifat sosial dan kognitif, tetapi juga spiritual, yakni penanaman kesadaran 

terhadap Tuhan (ma‘rifatullah). 

Dalam konteks pendidikan anak usia dini masa kini, konsep ini mendorong 

pentingnya mengintegrasikan pendidikan spiritual ke dalam kegiatan pembelajaran 

sehari-hari. Misalnya, aktivitas sederhana seperti berdoa sebelum belajar, mengenal 

ciptaan Tuhan melalui alam, atau meniru perilaku baik guru dan orang tua 

merupakan bentuk implementasi nilai tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) sebagaimana 

digagas Al-Ghazali. Beberapa pakar pendidikan Islam, seperti Hasan Langgulung 

(1986) dan Zakiah Daradjat (2000), menegaskan bahwa gagasan Al-Ghazali tetap 

relevan dalam membangun keseimbangan antara potensi intelektual, emosional, dan 

spiritual anak, yang kini dikenal sebagai integrated character education. 

2. Relevansi Konsep Teladan dan Pembiasaan 

Al-Ghazali menempatkan uswah (keteladanan) dan ta‘wid (pembiasaan) 

sebagai dua metode utama pendidikan moral dan spiritual. Ia menegaskan bahwa 

anak lebih banyak belajar melalui pengamatan dan pengalaman ketimbang instruksi 

verbal. Dalam Ihya’ Ulum al-Din, ia menulis, “Anak harus dijaga dari perbuatan 

buruk sejak kecil, sebab keburukan yang terbiasa dilakukan akan menjadi sifat yang 

sulit diubah.” Prinsip ini memiliki kesamaan dengan teori social learning yang 

dikemukakan oleh Albert Bandura, yang menekankan pentingnya model perilaku 

dalam proses pembelajaran. 

Dalam praktik pendidikan anak usia dini, metode teladan dan pembiasaan 

sebagaimana ditekankan oleh Al-Ghazali menjadi sangat relevan. Guru dan orang 

tua berperan sebagai figur panutan yang harus menampilkan perilaku religius, 



AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education |13 

seperti kejujuran, kesabaran, dan kasih sayang. Keteladanan ini kemudian diperkuat 

dengan pembiasaan positif, seperti membiasakan anak untuk bersyukur, berbagi, 

dan meminta maaf. Menurut Quraish Shihab (2002), pemikiran Al-Ghazali memiliki 

kekuatan praktis yang tinggi karena menempatkan pendidikan akhlak bukan 

sekadar transfer pengetahuan, tetapi proses pembentukan kebiasaan spiritual 

melalui contoh nyata. 

3. Relevansi dalam Pengembangan Kecerdasan Spiritual 

Salah satu kontribusi terbesar Al-Ghazali terhadap psikologi agama adalah 

konsep qalb (hati) sebagai pusat kesadaran spiritual. Ia menegaskan bahwa hati 

memiliki kemampuan intuitif untuk mengenal Tuhan, yang harus dijaga dari penyakit 

spiritual seperti iri, sombong, dan riya. Dalam konteks modern, konsep ini dapat 

dikaitkan dengan spiritual intelligence (kecerdasan spiritual) yang diperkenalkan oleh 

Danah Zohar dan Ian Marshall, Keduanya berpendapat bahwa kecerdasan spiritual 

adalah kemampuan untuk memberikan makna hidup yang lebih dalam dan bertindak 

berdasarkan nilai-nilai luhur (Zohar & Marshall, 2000, 2001). 

Dengan demikian, pendidikan anak usia dini perlu diarahkan untuk 

menumbuhkan spiritual awareness sejak dini, bukan hanya kemampuan kognitif. 

Melalui pendekatan seperti bercerita tentang kisah nabi, refleksi nilai, dan permainan 

simbolik yang menanamkan makna religius, anak dapat belajar mengembangkan 

kesadaran spiritual yang seimbang dengan perkembangan emosional dan sosialnya. 

Dalam hal ini, pemikiran Al-Ghazali memberikan dasar epistemologis bagi integrasi 

spiritualitas dalam pendidikan modern yang sering kali terlalu berorientasi pada 

intelektualisme semata. 

4. Relevansi dalam Konteks Globalisasi dan Krisis Moral 

Kondisi global saat ini menunjukkan adanya krisis identitas religius pada anak-

anak akibat pengaruh media digital, budaya konsumtif, dan melemahnya fungsi 

keluarga. Pemikiran Al-Ghazali menjadi solusi konseptual terhadap krisis ini, karena 

beliau menegaskan pentingnya muraqabah (kesadaran akan pengawasan Allah) dan 

muhasabah (refleksi diri) sebagai bagian dari pembentukan moralitas. Dalam pendidikan 

anak usia dini, hal ini dapat diadaptasi melalui kegiatan sederhana seperti mengenal 

nilai tanggung jawab, disiplin, dan kesadaran diri berdasarkan ajaran agama. 

Sejalan dengan itu, Al-Ghazali juga menolak dikotomi antara ilmu dunia dan 

ilmu agama. Dalam Ihya’, ia menulis bahwa ilmu harus menjadi sarana untuk 

mendekatkan diri kepada Allah, bukan sekadar alat mencari kedudukan. Prinsip 

integratif ini sangat sesuai dengan paradigma pendidikan abad ke-21 yang 

menekankan keseimbangan antara literasi akademik dan karakter spiritual. Oleh 

karena itu, konsep Al-Ghazali relevan untuk dijadikan dasar kurikulum pendidikan 

anak usia dini yang berorientasi pada spiritual literacy — kemampuan anak memahami, 

menghayati, dan mempraktikkan nilai-nilai religius secara sadar dan kontekstual. 



14 | AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education 

Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada upaya integratif antara psikologi 

agama klasik dengan praktik pendidikan anak usia dini modern. Selama ini, studi 

psikologi agama cenderung berfokus pada tahap remaja atau dewasa, sementara 

dimensi spiritual anak usia dini masih jarang dibahas secara mendalam, apalagi dalam 

perspektif pemikiran Al-Ghazali. Penelitian ini memperkenalkan pendekatan baru 

yaitu Islamic Spiritual Development Framework for Early Childhood yang mengadaptasi 

konsep tazkiyah al-nafs, uswah, dan ta‘wid sebagai dasar pembentukan fitrah religius 

anak. 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya merekonstruksi pemikiran klasik, 

tetapi juga menghadirkan relevansi aplikatif bagi pendidikan modern. Dalam konteks 

praktis, hasil penelitian ini dapat menjadi rujukan bagi lembaga PAUD dan TK Islam 

dalam menyusun kurikulum yang menyeimbangkan aspek kognitif dan spiritual. 

Secara teoritis, penelitian ini memperluas cakrawala psikologi agama dengan 

menegaskan bahwa spiritualitas anak usia dini bukanlah konsep abstrak, melainkan 

fondasi konkret bagi perkembangan kepribadian yang berkelanjutan sebagaimana 

diamanatkan oleh Imam Al-Ghazali hampir seribu tahun yang lalu. 

 

SIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa pemikiran Imam Al-Ghazali memberikan 

dasar konseptual yang kuat bagi pengembangan psikologi agama pada anak usia dini. 

Al-Ghazali memandang anak sebagai makhluk fitrah yang membawa potensi spiritual 

bawaan, yang harus dibimbing sejak dini melalui pendidikan yang menekankan 

penyucian jiwa (tazkiyah al-nafs), pembiasaan moral (ta‘wid), dan keteladanan (uswah). 

Jiwa anak ibarat kertas putih yang mudah menerima nilai-nilai dari lingkungan, 

sehingga pendidikan agama harus diintegrasikan dalam setiap aspek perkembangan 

anak, mencakup aspek kognitif, emosional, dan spiritual. Pandangan Al-Ghazali sejalan 

dengan teori perkembangan modern, namun memiliki keunggulan dalam dimensi 

teosentris, yaitu menjadikan Tuhan sebagai pusat kesadaran moral dan spiritual. 

Relevansinya tampak dalam upaya membangun pendidikan anak usia dini yang 

berorientasi pada keseimbangan antara kecerdasan intelektual dan kecerdasan spiritual, 

khususnya di tengah tantangan globalisasi dan krisis moral masa kini. Dengan 

mengadaptasi prinsip-prinsip Al-Ghazali dalam praktik pendidikan modern, dapat 

dikembangkan model pembelajaran yang holistik dan berakar pada nilai-nilai 

keagamaan, guna melahirkan generasi yang berilmu, berakhlak, dan memiliki 

kesadaran spiritual yang tinggi sejak usia dini. 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahnan’Azzam, D. (2023). Islamic psychology as a pattern of early childhood education. 
Al-Athfal: Jurnal Pendidikan Anak. https://ejournal.uin-
suka.ac.id/tarbiyah/alathfal/article/view/9615/4051 



AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education |15 

Al-Attas, S. M. N. (1999). The Concept of Education in Islam: A Framework for an 
Islamic Philosophy of Education. ISTAC Kuala Lumpur. 
https://www.worldcat.org/title/44713027 

Al-Ghazali. (2005). Ihya Ulumuddin. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al Abrasyi, M. A. (2001). at-Tarbiyah al-Islamiyyah wa Falsafatuha. Dar Al-Fikr. 

Anggraini, F. (2020). Psikologi perkembangan akhlak: Perspektif Al-Ghazali (Kajian 
Kitab Ihya’ Ulumuddin Bab Riyadhah An-Nafs). Syntax Transformation Journal, 1(7), 
312–322. https://jurnal.syntaxtransformation.co.id/index.php/jst/article/view/99 

Asari, H. (2012). Nukilan Pemikiran Klasik; Gagasan Pendidikan Abu Hamid Al-Ghazali. 
IAIN Press. 

Bustamam, M. (2024). Instilling faith and morals in early childhood. Jurnal Ilmu Agama 
Dan Filsafat (JIAF). 
https://www.ejournal.unisai.ac.id/index.php/jiaf/article/download/1013/782/4
203 

El-Faizal, R. (2023). Islamic child personality education concepts by Al-Ghazali. Garuda – 
Kemdikbudristek Repository. 
https://download.garuda.kemdikbud.go.id/article.php?article=3529039&title=Isla
mic+Child+Personality+Education+Concepts+By+Al-Ghazali&val=30863 

Fauzi, H. M. A. (2023). Developing noble morals in children through Al-Ghazali’s 
perspective. BESTARI: Jurnal Studi Islam. https://riset-
iaid.net/index.php/bestari/article/view/1550/1023 

Fauzi, H. M. A. (2024). Developing noble morals in children through Al-Ghazali’s 
concept of child education. Bestari: Jurnal Pendidikan Islam. https://riset-
iaid.net/index.php/bestari/article/view/1550/1023 

Hadi, S. (2023). Integrasi Ilmu dan Spiritualitas: Studi Pemikiran Pendidikan Al-
Ghazali. Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Hadis, 7(1), 1–20. 
https://doi.org/10.24090/jsqh.v7i1.7821 

Izza, Y. P., Rohmawati, U. B., Azmi, A. R., & Fauzi, M. S. M. (2024). Development of 
Children’s Moral Intelligence According to al-Ghozali. Al-Hayat: Journal of Islamic 
Education; Vol 8 No 2 (2024): Al-Hayat: Journal of Islamic EducationDO - 
10.35723/Ajie.V8i2.555. https://alhayat.or.id/index.php/alhayat/article/view/555 

Muhlasin, Y. Al, & Salik, M. (2022). Strategi Pendidikan Akhlak pada Abad 21 dalam 
Perspektif Filsafat al-Ghazali. NUR EL-ISLAM : Jurnal Pendidikan Dan Sosial 
Keagamaan, 9(1), 62–81. https://doi.org/10.51311/nuris.v9i1.323 

Nasihin, K. (2022). Pendekatan Dalam Pembelajaran Perspektif Imam Al Ghazali Dalam 
Kitab Ayyuhal Walad. In Tarbawi : Jurnal Studi Pendidikan Islami (Vol. 10, Issue 2, 
pp. 147–158). Institut Teknologi dan Sains Nahdlatul Ulama Pasuruan. 
https://doi.org/10.55757/tarbawi.v10i2.308 



16 | AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education 

Ningrum, W. J., Syafrin, N., & Tanjung, H. B. (2022). Metode dakwah pada anak usia 
dini menurut Imam Al-Ghazali dalam kajian kitab Ihya’ Ulumuddin. Koloni: Jurnal 

Ilmu Dakwah Dan Komunikasi, 1(3). https://doi.org/10.31004/koloni.v1i3.135 

Nur, S., & Asy’ari, M. K. (2023). Pendidikan Akhlak Al-Ghazali dan Implikasinya 
terhadap Pembentukan Kepribadian Muslim. Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 10(1), 
33–48. https://doi.org/10.30659/pendas.10.1.33-48 

Rosidah, U., Nurhakim, & Khozin. (2024). Thinking of moral education according to Al-
Ghazali and Al-Zarnuji: Perspective on epistemology and axiology. JKPI: Jurnal 
Konseling Pendidikan Islam, 5(1). 
https://jurnalalkhairat.org/ojs/index.php/jkpi/article/download/131/148 

Shihab, M. Q. (2002). TAFSIR AL-MISBAH; Pesan, Kesan dan Keserasian Al-quran. Lentera 
Hati. 

Siregar, K. (2020). Concept of Islamic education psychology in Ihya’ ‘Ulum Al-Din by 
Al-Ghazali. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 9(2). 
https://jurnal.staialhidayahbogor.ac.id/index.php/ei/article/download/1569/79
2/3562 

Suyudi, M., & Huda, M. (2020). Holistic education in the thought of Al-Ghazali and its 
implementation in the contemporary Islamic education system. Journal of Social 
Science and Religion, 3(2), 145–160. https://doi.org/10.53514/jssr.v3i2.234 

Tumiran. (2021). The concept of early childhood education according to Al-Ghazali. 
Jurnal Pancabudi. 
https://jurnal.pancabudi.ac.id/index.php/ihce/article/download/642/607/ 

Ubaidillah, K. (2018). Interaksi psikologis pembelajaran anak menurut al-Ghazali. 
Indonesian Journal of Early Childhood Islamic Education (IJECIE). 
https://journal.uaindonesia.ac.id/index.php/ijecie/article/view/17 

Vachruddin, V. (2024). The relation of Al-Ghazali’s thoughts towards the development 
of learning-based moral education. El-Fanus: Jurnal Pendidikan Islam. 
https://journal.staimun.ac.id/index.php/el-fanus/article/download/37/39 

Zakiah Daradjat. (2000). Pendidikan Islam dalam Perspektif Psikologi Agama. 54. 

Zarkasyi, H. F., & Hamid, A. (2021). Konsep Ilmu dan Pendidikan Akhlak Imam Al-
Ghazali. Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah Dan Kebudayaan Islam, 19(1), 1–18. 
https://doi.org/10.24235/tamaddun.v19i1.8234 

Zohar, D., & Marshall, I. (2000). Spiritual Intelligence: The Ultimate Intelligence (SQ). 
Bloomsbury. 

Zohar, D., & Marshall, I. (2001). SQ: Memanfaatkan Kecerdasan Spiritual dalam Berpikir 
Integralistik dan Holistik untuk Memaknai Kehidupan. Mizan. 

 


