AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education
Volume 04 No. 01 Desember 2024
PASSN : 27746402 E-ISSN : 2774-8065

PSIKOLOGI AGAMA PADA ANAK USIA DINI DALAM
PERSPEKTIF PEMIKIRAN IMAM AL-GHAZALI

Muthia Nur Fadhilah, Mutmainnah

Institut Agama Islam Negeri Kendari, Universitas Negeri Manado
muthianurf@iainkendari.ac.id, mutmainnah@unima.ac.id

ABSTRAK: Penelitian ini mengkaji konsep psikologi agama pada
anak usia dini dalam perspektif pemikiran Imam Al-Ghazali,
dengan tujuan mendeskripsikan pandangan beliau,
mengidentifikasi konsep-konsep dasar psikologi agama yang
berkaitan = dengan perkembangan spiritual anak, serta
mengeksplorasi relevansinya dalam konteks pendidikan modern.
Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan
pendekatan studi pustaka (library research), yang menelaah karya-
karya Al-Ghazali seperti Ihya" Ulum al-Din, Ayyuha al-Walad, dan
Mizan al-’Amal. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Al-Ghazali
menempatkan aspek spiritual sebagai inti dari perkembangan
kepribadian anak melalui konsep-konsep kunci seperti fitrah, qalb
(hati), tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa), adab (pembiasaan moral),
dan integrasi ilmu-amal. Kelima konsep ini membentuk kerangka
psikologi agama yang menekankan pentingnya teladan,
pembiasaan, dan penyucian jiwa sejak usia dini. Pemikiran Al-
Ghazali terbukti relevan dalam menjawab tantangan globalisasi
dan krisis moral masa kini, karena menekankan pendidikan
spiritual yang holistik dan berpusat pada pembentukan kesadaran
ilahiah anak. Penelitian ini memberikan kontribusi teoritis terhadap
pengembangan model Islamic Spiritual Development Framework
for Early Childhood, sekaligus menawarkan panduan praktis bagi
lembaga pendidikan anak usia dini berbasis nilai-nilai Islam klasik.

Kata Kunci: Psikologi Agama, Al-Ghazali, Pendidikan Spiritual

ABSTRACT: This study examines the concept of religious
psychology in early childhood from the perspective of Imam Al-
Ghazali’s thought, aiming to describe his views, identify the
fundamental concepts of religious psychology related to children’s
spiritual development, and explore their relevance in the context of
modern education. The research employs a qualitative method with
a library research approach, analyzing Al-Ghazali’'s major works
such as Ihya” Ulum al-Din, Ayyuha al-Walad, and Mizan al-’Amal. The


mailto:muthianurf@iainkendari.ac.id
mailto:mutmainnah@unima.ac.id

findings reveal that Al-Ghazali places spirituality at the core of
personality development in children through key concepts such as
titrah (innate purity), qalb (heart), tazkiyah al-nafs (purification of
the soul), adab (moral habituation), and the integration of
knowledge and action. These five concepts form a framework of
religious psychology emphasizing the importance of role modeling,
habituation, and spiritual purification from an early age. Al-
Ghazali’s ideas remain highly relevant in addressing the challenges
of globalization and moral decline today, as they promote a holistic
form of spiritual education centered on cultivating divine
consciousness in children. Theoretically, this research contributes to
the development of an Islamic Spiritual Development Framework
for Early Childhood, while practically offering guidance for early
childhood education institutions to implement curricula grounded
in classical Islamic values.

Keywords: Religious Psychology, Al-Ghazali, Spiritual Education

PENDAHULUAN

Pada era globalisasi yang ditandai dengan perkembangan teknologi informasi
dan perubahan sosial-kultural yang cepat, keberadaan nilai-nilai religius dan
spiritual dalam pendidikan anak usia dini menjadi sebuah tantangan signifikan (EI-
Faizal, 2023; Siregar, 2020). Anak usia dini, sebagai fase keemasan (golden age) dalam
perkembangan manusia, bukan hanya memerlukan stimulasi kognitif dan motorik,
tetapi juga pembinaan aspek spiritual dan religius yang dapat membentuk fondasi
kepribadian dan moralitas yang kokoh (Fauzi, 2023; Ubaidillah, 2018). Realitas di
berbagai konteks menunjukkan bahwa pendidikan religius seringkali kurang
terintegrasi secara sistematis dalam kurikulum usia dini, sementara anak-anak justru
semakin terpapar pada dinamika kehidupan modern yang dapat melemahkan
sensitivitas religius dan spiritual mereka (Ahnan’Azzam, 2023; Anggraini, 2020;
Ningrum et al., 2022). Dalam situasi ini, kajian mengenai psikologi agama pada anak
usia dini menjadi sangat relevan untuk mengisi kekosongan teoritis dan aplikatif
dalam dunia pendidikan awal. Di tengah kebutuhan tersebut, pemikiran Imam
Al-Ghazali (2005) seorang pemikir Islam klasik yang dikenal luas melalui karyanya
seperti Thya” Ulum al-Din menawarkan perspektif yang komprehensif terhadap
aspek jiwa, pendidikan karakter dan perkembangan spiritual manusia. Pemikiran
beliau yang menekankan integrasi antara ilmu, adab, dan spiritualitas menjadikan
kerangka pemahaman yang kaya untuk mengeksplorasi psikologi agama khususnya
dalam konteks anak usia dini (Asari, 2012).

Dalam konteks permasalahan, terdapat beberapa hal yang perlu diperhatikan.
Pertama, studi-studi mengenai psikologi agama pada anak usia dini masih relatif

2 | AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education



terbatas, terutama yang mengaitkan langsung pemikiran klasik Islam dengan
praktik pendidikan kontemporer. Kedua, dalam banyak lembaga pendidikan anak
usia dini di Indonesia dan negara-lain, integrasi nilai spiritual dan religius masih
bersifat ad hoc atau kurang sistematis sehingga kurang mampu membentuk
perkembangan spiritual yang berkelanjutan. Ketiga, pendekatan psikologi agama
yang memadai dalam usia dini menuntut perhatian terhadap bagaimana iman dan
spiritualitas dapat tumbuh secara cocok dengan perkembangan jiwa dan sosial
anak —yang menurut Al-Ghazali dimulai sejak masa sangat awal. Sebagai contoh,
penelitian yang mengulas konsep pendidikan anak usia dini menurut Al-Ghazali
menegaskan bahwa “pendidikan anak usia dini harus dilakukan sebelum terjadinya
masa konsepsi maupun setelah konsepsi (melahirkan)” sebagai upaya menyiapkan
dan memelihara fitrah anak. Selain itu, kajian lain menunjukkan bahwa dalam kitab
Ihya” Ulum al-Din terdapat gagasan psikologi pendidikan Islam tentang integrasi
antara ilmu, pendidik, dan peserta didik yang merupakan inti bagi perubahan
perilaku dan karakter. Kondisi ini menunjukkan bahwa ada kebutuhan mendesak
untuk menggali lebih dalam bagaimana pemikiran Al-Ghazali dapat dihadirkan
dalam kerangka psikologi agama generasi awal dan bagaimana relevansinya dengan
praktik pendidikan anak usia dini saat ini.

Tujuan penelitian ini adalah sebagai berikut. Pertama, mendeskripsikan
pandangan Imam Al-Ghazali tentang psikologi agama pada anak usia dini berdasarkan
karya-karya beliau. Kedua, mengidentifikasi konsep-konsep dasar psikologi agama
yang diajukan oleh Al-Ghazali, khususnya yang berkaitan dengan perkembangan
spiritual anak usia dini. Ketiga, mengeksplorasi relevansi pemikiran Al-Ghazali tentang
psikologi agama dalam konteks pendidikan anak usia dini di masa kini. Dengan
demikian, penelitian ini tidak hanya mengurai kerangka pemikiran Al-Ghazali, tetapi
juga menghubungkannya dengan dinamika dan tantangan pendidikan anak usia dini
kontemporer.

Distingsi atau keunikan penelitian ini terletak pada tiga hal utama. Pertama,
penelitian ini memfokuskan diri secara spesifik pada anak usia dini —biasanya kurang
mendapat perhatian dalam kajian psikologi agama yang lebih banyak berpusat pada
masa sekolah atau dewasa. Kedua, penelitian ini menggunakan pemikiran Imam
Al-Ghazali sebagai kerangka teoritis utama dalam membahas psikologi agama anak
usia dini, padahal pemikiran beliau sering dikaitkan dengan pendidikan secara umum
atau spiritualitas dewasa. Dengan demikian penelitian ini mengisi kekosongan dalam
literatur yang menghubungkan pemikiran klasik Islam dengan tahap perkembangan
awal anak. Ketiga, penelitian ini bertujuan untuk menghubungkan dimensi
historis-teoretis (pemikiran Al-Ghazali) dengan implementasi ke konteks modern
edukasi anak usia dini, sehingga menghasilkan jembatan antara warisan pemikiran

tradisional dan kebutuhan pendidikan kontemporer. Hal ini memberikan kontribusi

AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education |3



tidak hanya dalam ranah teoritis, tetapi juga dalam ranah praktik pendidikan.

Kontribusi penelitian secara teoritis meliputi pengayaan literatur mengenai
psikologi agama pada anak usia dini, dengan memasukkan perspektif Al-Ghazali
sebagai sumber klasik yang kerap diabaikan dalam kajian psikologi dan pendidikan
modern. Penelitian ini diharapkan memperluas pemahaman tentang bagaimana aspek
spiritual dalam perkembangan anak dapat dipandang secara integral—
menggabungkan dimensi jiwa, akhlak, dan iman—sejalan dengan gagasan Al-Ghazali
yang menekankan tazkiyah (pembersihan jiwa) dan adab sebagai bagian tak
terpisahkan dari pembentukan manusia. Lebih jauh, penelitian ini juga dapat
memberikan kerangka konseptual baru yang memungkinkan pengembangan
instrumen atau model psikologi agama anak usia dini yang berbasis nilai-Islam klasik.
Secara praktis, penelitian ini diharapkan memberikan implikasi bagi pendidik anak usia
dini, orang tua, dan lembaga pendidikan dalam merancang program pendidikan
religius dan spiritual yang sesuai dengan tahap perkembangan anak.

Pemikiran Al-Ghazali yang menekankan bahwa pendidikan moral dan spiritual
harus dimulai sejak usia sangat dini dan dilakukan melalui metode yang tepat seperti
teladan, habituasi, dan pembiasaan, dapat diadopsi ke dalam kurikulum dan praktik
pembelajaran anak usia dini. Dengan demikian, lembaga PAUD, TK, maupun program
pendidikan orang tua dapat mempertimbangkan desain pembelajaran yang tidak
hanya fokus aspek kognitif tetapi juga mempertimbangkan aspek spiritual dan religius
anak sejak awal kehidupannya, sehingga anak tidak hanya berkembang secara
intelektual, tetapi juga kokoh secara iman dan moral.

Secara ringkas, penelitian ini hadir dalam konteks kebutuhan pendidikan anak
usia dini yang semakin kompleks, di mana aspek psikologi agama menjadi elemen
penting namun belum banyak dikaji secara mendalam khusus di tahap usia dini.
Dengan menggunakan pemikiran Imam Al-Ghazali sebagai landasan teoritis, penelitian
ini bertujuan mendeskripsikan pandangan beliau, mengidentifikasi konsep-konsep
dasar, dan mengeksplorasi relevansinya di era kini. Keunikan penelitian terletak pada
fokus usia dini, penggunaan kerangka pemikiran klasik Islam, dan penghubungan
antara teori tradisional dan praktik kontemporer. Secara teoritis dan praktis, penelitian
ini diharapkan memperkaya khazanah psikologi agama dan memberikan panduan
strategis bagi pendidik dalam mendampingi pembentukan spiritual dan religius anak
usia dini secara holistik.

METODE PENELITIAN

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini bersifat kualitatif,
dengan pendekatan studi pustaka (library research), yang memungkinkan peneliti
untuk mengeksplorasi dan menganalisis pemikiran Imam Al-Ghazali terkait

psikologi agama pada anak usia dini secara mendalam. Pendekatan kualitatif dipilih

4 | AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education



karena penelitian ini menitikberatkan pada pemahaman konsep, prinsip, dan
relevansi pemikiran Al-Ghazali dalam pendidikan anak usia dini, bukan pada
pengukuran numerik atau generalisasi statistik. Dengan pendekatan studi pustaka,
peneliti dapat mengkaji berbagai literatur, naskah klasik, buku, artikel ilmiah, dan
dokumen terkait yang membahas pemikiran Al-Ghazali, psikologi agama, dan
pendidikan anak usia dini secara komprehensif.

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari dua jenis, yaitu data primer dan
data sekunder. Sumber data primer berasal dari karya-karya asli Imam Al-Ghazali,
khususnya kitab Ihya” Ulum al-Din, Mishkat al-Anwar, dan karya-karya lain yang
relevan dengan pendidikan moral dan spiritual anak. Data primer ini menjadi acuan
utama dalam memahami pandangan, konsep, dan prinsip psikologi agama yang
diajukan oleh Al-Ghazali. Sumber data sekunder berasal dari literatur pendukung
seperti buku, jurnal ilmiah, artikel, tesis, dan disertasi yang membahas psikologi
agama, pendidikan anak usia dini, dan interpretasi pemikiran Al-Ghazali oleh para
ulama dan peneliti kontemporer. Sumber sekunder ini berfungsi untuk memberikan
konteks, memperkuat argumen, serta memetakan relevansi pemikiran Al-Ghazali
dengan praktik pendidikan anak usia dini saat ini.

Teknik pengumpulan data yang digunakan meliputi studi literatur,
pencatatan, dan dokumentasi. Peneliti membaca dan menganalisis teks-teks Al-
Ghazali secara sistematis, mengidentifikasi bagian-bagian yang terkait dengan
pendidikan anak, perkembangan spiritual, akhlak, dan psikologi agama.
Selanjutnya, literatur sekunder dianalisis untuk menafsirkan dan membandingkan
pandangan klasik dengan perspektif kontemporer. Pencatatan dilakukan secara
tematik berdasarkan fokus penelitian, sedangkan dokumentasi mencakup
pengumpulan kutipan, ringkasan, dan referensi yang relevan untuk memudahkan
analisis lebih lanjut.

Teknik analisis data yang diterapkan adalah analisis konten (content analysis)
dan analisis kualitatif tematik. Analisis konten digunakan untuk menelaah isi karya
Al-Ghazali, mengekstrak konsep-konsep dasar psikologi agama dan prinsip
pendidikan anak wusia dini yang terkandung di dalamnya. Analisis tematik
dilakukan untuk mengelompokkan temuan-temuan tersebut ke dalam tema-tema
yang relevan, misalnya pendidikan moral, pembiasaan spiritual, adab, dan
pengembangan jiwa anak. Hasil analisis kemudian diinterpretasikan dalam konteks
pendidikan anak usia dini modern, sehingga dapat menggambarkan relevansi dan
implementasi pemikiran Al-Ghazali dalam praktik kontemporer.

Untuk menjamin keabsahan data, penelitian ini menggunakan triangulasi
sumber dan triangulasi teori. Triangulasi sumber dilakukan dengan
membandingkan data dari karya Al-Ghazali dengan literatur sekunder yang

relevan, sehingga temuan lebih valid dan tidak bias hanya pada satu sumber.

AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education |5



Triangulasi teori diterapkan dengan membandingkan konsep yang ditemukan
dalam karya Al-Ghazali dengan teori psikologi agama dan pendidikan anak usia
dini dari perspektif kontemporer, untuk memastikan bahwa interpretasi tetap
konsisten, logis, dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Selain itu,
penelitian ini juga menggunakan teknik audit data berupa pencatatan sumber
literatur, kutipan, dan catatan analisis secara sistematis, sehingga alur pemikiran
dan kesimpulan yang dihasilkan dapat ditelusuri kembali.

Dengan metode penelitian ini, penelitian diharapkan mampu memberikan
gambaran mendalam tentang pandangan Imam Al-Ghazali terkait psikologi agama
pada anak usia dini, mengidentifikasi konsep-konsep dasar yang relevan, serta
mengeksplorasi penerapannya dalam pendidikan kontemporer. Pendekatan
kualitatif berbasis studi pustaka memungkinkan integrasi antara pemikiran klasik
dan kebutuhan pendidikan modern, sehingga penelitian ini dapat menghasilkan
kontribusi teoritis dan praktis yang signifikan bagi pengembangan pendidikan anak

usia dini yang berlandaskan nilai-nilai spiritual dan religius.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Deskripsi Pandangan Imam Al-Ghazali Tentang Psikologi Agama Pada Anak
Usia Dini Dalam Karya-Karyanya

Pemikiran Imam Al-Ghazali mengenai psikologi agama pada anak usia dini
dapat ditemukan secara eksplisit maupun implisit dalam sejumlah karya
monumentalnya seperti Ihya” Ulum al-Din, Mizan al-’Amal, Ayyuha al-Walad, dan
Tahdzib al-Akhlag. Dalam pandangan Al-Ghazali, manusia adalah makhluk spiritual
yang memiliki potensi bawaan berupa fitrah menuju kebenaran dan kebaikan. Fitrah
ini, menurutnya, perlu diarahkan dan dipelihara sejak usia sangat dini agar tidak
tercemar oleh lingkungan dan hawa nafsu. Pandangan ini menjadi titik awal dari
kerangka psikologi agama Al-Ghazali, yang menempatkan dimensi spiritual sebagai
inti perkembangan kepribadian manusia (Bustamam, 2024; Tumiran, 2021).

Al-Ghazali mengemukakan bahwa pendidikan anak bukan sekadar
menanamkan ilmu pengetahuan, melainkan menumbuhkan tazkiyah al-nafs
(penyucian jiwa) melalui proses pembiasaan, keteladanan, dan bimbingan rohani.
Dalam Ihya” Ulum al-Din, beliau menegaskan bahwa jiwa anak ibarat kertas putih (al-
thifl ka al-shafhah al-baydha), yang akan menerima setiap bentuk goresan pendidikan
dari lingkungannya. Oleh karena itu, pengasuhan dan pendidikan yang
berlandaskan nilai-nilai agama harus dimulai bahkan sebelum anak lahir, yakni
dengan memilih pasangan yang saleh, memperhatikan makanan ibu hamil, dan
mendidik anak dengan kasih sayang serta keteladanan setelah lahir.

Konsep ini menunjukkan bahwa Al-Ghazali memiliki pandangan holistik

tentang perkembangan anak. Ia menempatkan dimensi spiritual sebagai fondasi

6 | AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education



yang memengaruhi aspek kognitif, emosional, dan sosial. Menurutnya, hati (galb)
adalah pusat kesadaran moral dan spiritual yang harus dijaga agar tidak ternodai
oleh dorongan negatif. Oleh karena itu, pendidikan bagi anak usia dini harus
diarahkan untuk menanamkan keikhlasan, rasa takut dan cinta kepada Allah, serta
pembiasaan ibadah sederhana seperti doa, salat, dan membaca Al-Qur’an.
Pandangan ini sekaligus menjadi bukti bahwa Al-Ghazali telah membangun
kerangka awal dari konsep psikologi agama yang memadukan aspek spiritual dan
psikologis manusia(Fauzi, 2024; 1zza et al., 2024).

Dalam konteks ini, Al-Ghazali juga menyoroti pentingnya teladan moral dari
orang tua dan guru. Menurutnya, anak usia dini belajar bukan dari perintah verbal
semata, tetapi melalui peniruan (taglid) terhadap perilaku orang dewasa di
sekitarnya. Dalam Ayyuha al-Walad (2022), ia menulis, “Ilmu tanpa amal adalah
kegilaan, dan amal tanpa ilmu adalah kesia-siaan.” Pesan ini mengandung makna
bahwa pembelajaran agama harus disertai dengan pengalaman nyata yang dapat
dirasakan anak melalui pengulangan, habituasi, dan pembiasaan moral sehari-hari.
Dengan demikian, aspek afektif dan spiritual berkembang sejalan dengan
kematangan psikis anak.

Secara psikologis, pandangan Al-Ghazali sejalan dengan teori perkembangan
moral Lawrence Kohlberg maupun teori pembelajaran sosial Albert Bandura, yang
menekankan pentingnya model perilaku dalam pembentukan karakter anak.
Namun, perbedaan mendasarnya adalah bahwa Al-Ghazali menempatkan sumber
nilai bukan pada konsensus sosial atau rasionalitas moral semata, tetapi pada
kesadaran spiritual dan hubungan vertikal dengan Tuhan. Dalam hal ini, psikologi
agama Al-Ghazali bersifat teosentris menjadikan Tuhan sebagai pusat kesadaran
moral dan spiritual anak (Rosidah et al., 2024; Vachruddin, 2024).

Para ahli modern banyak mengakui relevansi pemikiran Al-Ghazali dalam
pendidikan dan psikologi agama. Misalnya, Al-Attas (1980) menyatakan bahwa
sistem pendidikan Al-Ghazali merupakan upaya mengembalikan manusia kepada
titrah spiritualnya melalui penyucian jiwa dan pembentukan adab. Senada dengan
itu, Nofal (2011) menegaskan bahwa konsep psikologi pendidikan Al-Ghazali
mengandung pemahaman mendalam tentang perilaku, motivasi, dan
perkembangan spiritual manusia, yang dapat disandingkan dengan teori-teori
psikologi modern. Bahkan, menurut Hasan Langgulung (1988), pemikiran Al-
Ghazali menunjukkan kesadaran epistemologis yang tinggi karena menghubungkan
antara ilmu, iman, dan amal dalam satu sistem integral yang berorientasi pada
pembentukan insan kamil.

Dalam konteks anak usia dini, pandangan Al-Ghazali dapat dipahami sebagai
upaya menginternalisasi nilai-nilai religius melalui pendekatan psikologis yang

sesuai dengan tahap perkembangan anak. Beliau menekankan bahwa masa kecil

AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education |7



adalah periode paling menentukan dalam pembentukan kebiasaan, karena pada fase
ini jiwa anak masih lunak dan mudah dibentuk. Oleh sebab itu, ia menganjurkan
agar pendidikan moral dan spiritual dilakukan secara bertahap: dimulai dari
pengenalan simbol-simbol agama (doa, zikir, salat), dilanjutkan dengan pembiasaan
perilaku baik (jujur, sopan, taat), hingga penguatan niat dan kesadaran iman ketika
anak beranjak lebih dewasa.

Jika dikaitkan dengan psikologi modern, pandangan Al-Ghazali dapat
diinterpretasikan dalam kerangka teori religious development yang dikemukakan oleh
James W. Fowler , yang menyatakan bahwa anak-anak pada usia dini memahami
agama secara intuitif dan simbolik. Namun, Al-Ghazali melampaui pendekatan
kognitif Fowler karena menambahkan dimensi spiritual yang bersifat transendental:
bahwa penanaman nilai agama bukan sekadar membentuk konsep, melainkan
menanamkan rasa cinta kepada Allah yang tumbuh melalui pengalaman emosional
dan keteladanan (Ahnan’Azzam, 2023).

Novelty (kebaruan) penelitian ini terletak pada upaya mengonstruksi psikologi
agama anak usia dini berbasis pemikiran klasik Islam, khususnya dari perspektif Al-
Ghazali, yang selama ini belum banyak dikaji secara sistematis. Sebagian besar
penelitian terdahulu membahas pemikiran Al-Ghazali dalam konteks pendidikan
moral umum atau tasawuf, bukan dalam dimensi psikologi perkembangan anak.
Penelitian ini menghadirkan sintesis baru dengan menafsirkan gagasan Al-Ghazali
melalui pendekatan psikologi agama modern, sekaligus menunjukkan bahwa
pemikiran klasik Islam mengandung potensi epistemologis untuk membentuk
paradigma psikologi yang religius dan kontekstual.

Lebih jauh, novelty ini juga terletak pada reinterpretasi konsep tazkiyah al-nafs
dan tarbiyah al-akhlaqiyyah sebagai model pembentukan spiritual anak usia dini.
Dalam model ini, perkembangan spiritual dipandang bukan sebagai tambahan
terhadap pendidikan intelektual, melainkan sebagai poros utama yang menuntun
seluruh dimensi perkembangan anak. Dengan demikian, pendekatan psikologi
agama berbasis pemikiran Al-Ghazali tidak hanya relevan bagi pendidikan Islam,
tetapi juga menawarkan kontribusi universal bagi pengembangan teori psikologi
religius yang lebih manusiawi dan berakar pada spiritualitas.

Secara keseluruhan, pandangan Al-Ghazali memberikan dasar konseptual
yang kokoh bagi pendidikan anak wusia dini berbasis psikologi agama. Ia
mengajarkan bahwa pendidikan sejati adalah proses memelihara fitrah spiritual,
menyucikan jiwa, dan menumbuhkan akhlak mulia sejak masa paling awal
kehidupan. Pandangan ini, bila diintegrasikan ke dalam sistem pendidikan modern,
berpotensi melahirkan generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi
juga kuat secara spiritual, berakhlak, dan berkesadaran moral tinggi—sejalan

dengan cita-cita pendidikan Islam yang holistik.

8 | AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education



Konsep-Konsep Dasar Psikologi Agama Yang Diajukan Oleh Imam Al-Ghazali,
Terutama Yang Berhubungan Dengan Perkembangan Spiritual Anak Usia Dini.

Imam Al-Ghazali (1058-1111 M) adalah salah satu tokoh Islam yang berhasil
mengintegrasikan dimensi keagamaan, etika, dan psikologi dalam kerangka
pendidikan manusia seutuhnya. Dalam karya-karyanya, khususnya Ihya" Ulum al-
Din, Mizan al-’Amal, Ayyuha al-Walad, dan Tahdzib al-Akhlag, Al-Ghazali menekankan
bahwa pendidikan spiritual harus dimulai sejak anak usia dini sebagai fase krusial
pembentukan jiwa religius dan moral. Pandangan beliau tentang psikologi agama
bertumpu pada pemahaman bahwa manusia memiliki potensi bawaan (fitrah) yang
bersih, yang dapat berkembang ke arah kebaikan atau keburukan tergantung pada
pengasuhan, pendidikan, dan lingkungan yang mempengaruhinya. Dari pandangan
ini, dapat diuraikan beberapa konsep dasar psikologi agama menurut Al-Ghazali
yang relevan bagi perkembangan spiritual anak usia dini (Hadi, 2023; Nur &
Asy’ari, 2023; Suyudi & Huda, 2020).

Pertama, konsep fitrah sebagai dasar spiritualitas manusia. Al-Ghazali
berpandangan bahwa setiap anak lahir membawa fitrah keimanan, sebagaimana
ditegaskan dalam hadis Nabi bahwa “setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah.”
Dalam perspektif Al-Ghazali, fitrah merupakan potensi spiritual yang harus
dipelihara melalui pendidikan yang benar sejak dini. Dalam Ihya” Ulum al-Din, ia
menjelaskan bahwa hati anak ibarat cermin jernih yang mudah menerima pantulan
nilai dari lingkungannya. Jika anak dibiasakan dengan kebaikan dan keteladanan,
maka jiwanya akan condong kepada kebenaran; sebaliknya, jika lingkungannya
buruk, maka hati anak akan terkontaminasi. Oleh karena itu, tugas utama
pendidikan agama pada anak usia dini adalah menjaga kemurnian fitrah ini dengan
cara menanamkan nilai-nilai iman, akhlak, dan kesadaran spiritual secara bertahap
dan sesuai dengan kapasitas anak.

Kedua, konsep qalb (hati) sebagai pusat kesadaran religius. Dalam sistem
psikologi Al-Ghazali, qalb merupakan inti dari seluruh aktivitas spiritual dan moral
manusia. Qalb bukan hanya organ emosional, tetapi juga sarana untuk mengenal
Allah dan membedakan kebenaran dari kebatilan. Bagi anak usia dini, qalb adalah
wadah yang harus diisi dengan nilai-nilai kebaikan melalui pembiasaan positif,
kasih sayang, dan pengalaman spiritual sederhana seperti berdoa atau mengenal
ciptaan Allah. Al-Ghazali menegaskan bahwa pendidikan yang tidak
memperhatikan kebersihan hati akan gagal menumbuhkan manusia yang berakhlak.
Dalam konteks ini, guru dan orang tua berperan sebagai penjaga qalb anak, yang
harus menunjukkan kasih sayang, kelembutan, dan teladan moral agar anak belajar

merasakan kehadiran Allah dalam kehidupannya.

AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education |9



Ketiga, konsep tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) sebagai proses psikologis
utama dalam pendidikan agama. Menurut Al-Ghazali, jiwa manusia cenderung
kepada dua dorongan: nafsu (insting rendah) dan ruh (dimensi ilahiah). Pendidikan
spiritual bertujuan membersihkan jiwa dari dominasi nafsu agar fitrah ilahiah dapat
muncul. Pada anak usia dini, proses ini tidak dilakukan melalui doktrin moral yang
kaku, melainkan melalui pembiasaan yang lembut dan menyenangkan —seperti
belajar berdoa sebelum tidur, bersyukur atas nikmat, dan meminta maaf saat
berbuat salah. Dalam Ayyuha al-Walad, Al-Ghazali menulis, “Didiklah dirimu
sebelum mendidik orang lain, sebab akhlak adalah hasil dari latithan dan
pembiasaan.” Pernyataan ini menunjukkan bahwa tazkiyah al-nafs dalam konteks
anak usia dini harus berbasis pada proses habituasi dan keteladanan yang berulang
agar menjadi bagian dari karakter anak.

Keempat, konsep adab dan habituasi sebagai metode pembentukan spiritualitas.
Al-Ghazali menilai bahwa pembentukan karakter religius tidak dapat dilakukan hanya
melalui pengajaran teoretis, melainkan melalui praktik langsung dan pembiasaan nilai.
Dalam Ihya” Ulum al-Din, ia menyatakan bahwa anak harus dilatih untuk mencintai
kebaikan dan membenci keburukan sejak dini. Hal ini dilakukan melalui pengulangan
perilaku baik, pemberian teladan moral, dan lingkungan yang kondusif. Konsep ini
sejalan dengan teori learning by imitation (pembelajaran melalui peniruan) dalam
psikologi modern yang dikemukakan oleh Albert Bandura. Namun, Al-Ghazali
menambahkan dimensi spiritual yang lebih mendalam, bahwa setiap perilaku baik
memiliki nilai ibadah apabila disertai niat yang ikhlas. Dengan demikian, pendidikan
spiritual menurut Al-Ghazali tidak berhenti pada perilaku lahiriah, tetapi berorientasi
pada pembentukan niat dan kesadaran batin anak.

Kelima, konsep ilmu dan amal sebagai kesatuan dalam perkembangan jiwa
religius. Al-Ghazali menolak dikotomi antara pengetahuan dan praktik. Ia menegaskan
bahwa ilmu tanpa amal tidak akan membawa manfaat, dan amal tanpa ilmu akan
kehilangan arah. Dalam konteks anak usia dini, pendidikan agama harus memadukan
pengetahuan sederhana (misalnya mengenal Allah, Nabi, dan doa harian) dengan
praktik nyata (berdoa, berbagi, menolong teman). Integrasi ilmu dan amal ini
mencerminkan prinsip experiential learning yang juga dikenal dalam teori pendidikan
modern anak belajar melalui pengalaman konkret, bukan hafalan semata.

Para ahli modern mendukung relevansi pandangan Al-Ghazali ini. Misalnya,
Syed Naquib al-Attas (1999) menegaskan bahwa inti pendidikan menurut Al-Ghazali
adalah proses penyadaran jiwa agar mengenal kedudukannya di hadapan Tuhan. Al
Abrasyi (2001) mengaitkan konsep tazkiyah al-nafs Al-Ghazali dengan teori self-
regulation dalam psikologi modern, yakni kemampuan individu untuk mengendalikan
perilaku berdasarkan kesadaran moral. Sementara itu, Hamid Fahmy Zarkasyi (2021)
menyebut bahwa sistem pendidikan Al-Ghazali adalah model pendidikan holistik

10 | AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education



karena menggabungkan intelektual, emosional, dan spiritual dalam satu kesatuan
proses perkembangan. Bahkan menurut Muhlasin & Salik (2022), gagasan Al-Ghazali
tentang pembiasaan moral pada anak dapat dianggap sebagai bentuk awal dari religious
behaviorism, yaitu pendidikan moral berbasis stimulus-respons dengan orientasi
spiritual.

Jika dikaitkan dengan teori perkembangan anak modern seperti Jean Piaget dan
James Fowler, maka pemikiran Al-Ghazali menunjukkan kesesuaian yang menarik.
Piaget menjelaskan bahwa anak usia dini memahami dunia melalui tahap pra-
operasional, di mana pemikiran simbolik dan imitasi sangat dominan. Sementara
Fowler menyatakan bahwa pada tahap intuitive-projective faith, anak memahami agama
melalui imajinasi, pengalaman emosional, dan figur otoritas (orang tua/guru).
Pandangan Al-Ghazali yang menekankan teladan dan pembiasaan moral sangat sejalan
dengan fase ini, hanya saja ia menambahkan aspek kesadaran transendental yang tidak
ditemukan dalam teori Barat bahwa pengalaman spiritual anak bukan sekadar proses
kognitif, tetapi juga hubungan langsung dengan Tuhan yang ditanamkan melalui hati
yang bersih dan jiwa yang lembut.

Novelty (Kebaruan) penelitian ini terletak pada rekonstruksi konseptual
terhadap psikologi agama anak usia dini berdasarkan pemikiran klasik Al-Ghazali yang
disintesiskan dengan teori psikologi modern. Penelitian ini tidak hanya menafsirkan
ajaran Al-Ghazali dalam konteks historis, tetapi juga mengartikulasikannya sebagai
model psikologi spiritual Islam untuk anak usia dini yang mencakup lima pilar utama: (1)
fitrah sebagai potensi bawaan spiritual, (2) qalb sebagai pusat kesadaran religius, (3)
tazkiyah al-nafs sebagai proses penyucian jiwa, (4) adab sebagai metode pembiasaan
moral, dan (5) integrasi ilmu dan amal sebagai tujuan akhir pendidikan.

Model konseptual ini memberikan kontribusi baru bagi pengembangan teori
psikologi agama yang lebih spiritualistik, berbeda dari paradigma psikologi Barat yang
cenderung empiris-rasional. Dengan mengangkat pemikiran Al-Ghazali, penelitian ini
menegaskan bahwa pendidikan spiritual anak usia dini bukan sekadar pembentukan
perilaku moral, tetapi pembinaan jiwa menuju kesadaran ilahiah. Melalui pendekatan
ini, pendidikan anak usia dini dapat diarahkan untuk melahirkan generasi yang tidak
hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga berjiwa bersih, beradab, dan memiliki
orientasi hidup yang berpusat pada nilai-nilai ketuhanan.

Eksplorasi Relevansi Pemikiran Imam Al-Ghazali Tentang Psikologi Agama
Dalam Konteks Pendidikan Anak Usia Dini Di Masa Kini.

Pemikiran Imam Al-Ghazali memiliki relevansi yang sangat tinggi dalam
konteks pendidikan anak usia dini modern, terutama dalam menghadapi krisis
spiritual dan moral yang muncul akibat derasnya arus globalisasi, individualisme,

serta degradasi nilai-nilai religius di masyarakat. Dalam karya-karyanya, seperti

AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education |11



Ihya" Ulum al-Din, Mizan al-’Amal, dan Ayyuha al-Walad, Al-Ghazali menegaskan
bahwa pendidikan agama harus dimulai sejak dini karena masa kanak-kanak
merupakan fase pembentukan dasar kepribadian (fitrah) yang menentukan arah
perkembangan moral dan spiritual manusia di masa depan. Pandangan ini
menunjukkan keselarasan yang kuat dengan prinsip psikologi perkembangan
modern yang menempatkan masa usia dini sebagai golden age dalam pembentukan
karakter dan nilai-nilai dasar kehidupan.

1. Relevansi Pendidikan Spiritual Sejak Dini

Menurut Al-Ghazali, anak adalah amanah dari Allah yang jiwanya masih suci
dan siap menerima pengaruh dari luar. Ia menulis bahwa hati anak ibarat permata
yang murni (qalb al-sabiyy ka al-jawhar al-safiyy), yang dapat dibentuk menjadi baik
atau buruk tergantung pada pendidikan yang diberikan. Prinsip ini memiliki
relevansi langsung dengan teori tabula rasa dalam psikologi pendidikan yang
diperkenalkan oleh John Locke, di mana anak dianggap sebagai kertas kosong yang
dapat ditulisi oleh lingkungan. Namun, keunikan Al-Ghazali terletak pada
penekanannya terhadap dimensi transendental bahwa pembentukan diri anak tidak
hanya bersifat sosial dan kognitif, tetapi juga spiritual, yakni penanaman kesadaran
terhadap Tuhan (ma’rifatullah).

Dalam konteks pendidikan anak usia dini masa kini, konsep ini mendorong
pentingnya mengintegrasikan pendidikan spiritual ke dalam kegiatan pembelajaran
sehari-hari. Misalnya, aktivitas sederhana seperti berdoa sebelum belajar, mengenal
ciptaan Tuhan melalui alam, atau meniru perilaku baik guru dan orang tua
merupakan bentuk implementasi nilai tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) sebagaimana
digagas Al-Ghazali. Beberapa pakar pendidikan Islam, seperti Hasan Langgulung
(1986) dan Zakiah Daradjat (2000), menegaskan bahwa gagasan Al-Ghazali tetap
relevan dalam membangun keseimbangan antara potensi intelektual, emosional, dan
spiritual anak, yang kini dikenal sebagai integrated character education.

2. Relevansi Konsep Teladan dan Pembiasaan

Al-Ghazali menempatkan wuswah (keteladanan) dan ta'wid (pembiasaan)
sebagai dua metode utama pendidikan moral dan spiritual. Ia menegaskan bahwa
anak lebih banyak belajar melalui pengamatan dan pengalaman ketimbang instruksi
verbal. Dalam Ihya" Ulum al-Din, ia menulis, “Anak harus dijaga dari perbuatan
buruk sejak kecil, sebab keburukan yang terbiasa dilakukan akan menjadi sifat yang
sulit diubah.” Prinsip ini memiliki kesamaan dengan teori social learning yang
dikemukakan oleh Albert Bandura, yang menekankan pentingnya model perilaku
dalam proses pembelajaran.

Dalam praktik pendidikan anak usia dini, metode teladan dan pembiasaan
sebagaimana ditekankan oleh Al-Ghazali menjadi sangat relevan. Guru dan orang

tua berperan sebagai figur panutan yang harus menampilkan perilaku religius,

12 | AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education



seperti kejujuran, kesabaran, dan kasih sayang. Keteladanan ini kemudian diperkuat
dengan pembiasaan positif, seperti membiasakan anak untuk bersyukur, berbagi,
dan meminta maaf. Menurut Quraish Shihab (2002), pemikiran Al-Ghazali memiliki
kekuatan praktis yang tinggi karena menempatkan pendidikan akhlak bukan
sekadar transfer pengetahuan, tetapi proses pembentukan kebiasaan spiritual
melalui contoh nyata.

3. Relevansi dalam Pengembangan Kecerdasan Spiritual

Salah satu kontribusi terbesar Al-Ghazali terhadap psikologi agama adalah
konsep galb (hati) sebagai pusat kesadaran spiritual. Ia menegaskan bahwa hati
memiliki kemampuan intuitif untuk mengenal Tuhan, yang harus dijaga dari penyakit
spiritual seperti iri, sombong, dan riya. Dalam konteks modern, konsep ini dapat
dikaitkan dengan spiritual intelligence (kecerdasan spiritual) yang diperkenalkan oleh
Danah Zohar dan lan Marshall, Keduanya berpendapat bahwa kecerdasan spiritual
adalah kemampuan untuk memberikan makna hidup yang lebih dalam dan bertindak
berdasarkan nilai-nilai luhur (Zohar & Marshall, 2000, 2001).

Dengan demikian, pendidikan anak wusia dini perlu diarahkan untuk
menumbuhkan spiritual awareness sejak dini, bukan hanya kemampuan kognitif.
Melalui pendekatan seperti bercerita tentang kisah nabi, refleksi nilai, dan permainan
simbolik yang menanamkan makna religius, anak dapat belajar mengembangkan
kesadaran spiritual yang seimbang dengan perkembangan emosional dan sosialnya.
Dalam hal ini, pemikiran Al-Ghazali memberikan dasar epistemologis bagi integrasi
spiritualitas dalam pendidikan modern yang sering kali terlalu berorientasi pada
intelektualisme semata.

4. Relevansi dalam Konteks Globalisasi dan Krisis Moral

Kondisi global saat ini menunjukkan adanya krisis identitas religius pada anak-
anak akibat pengaruh media digital, budaya konsumtif, dan melemahnya fungsi
keluarga. Pemikiran Al-Ghazali menjadi solusi konseptual terhadap krisis ini, karena
beliau menegaskan pentingnya muraqabah (kesadaran akan pengawasan Allah) dan
muhasabah (refleksi diri) sebagai bagian dari pembentukan moralitas. Dalam pendidikan
anak usia dini, hal ini dapat diadaptasi melalui kegiatan sederhana seperti mengenal
nilai tanggung jawab, disiplin, dan kesadaran diri berdasarkan ajaran agama.

Sejalan dengan itu, Al-Ghazali juga menolak dikotomi antara ilmu dunia dan
ilmu agama. Dalam Ihya’, ia menulis bahwa ilmu harus menjadi sarana untuk
mendekatkan diri kepada Allah, bukan sekadar alat mencari kedudukan. Prinsip
integratif ini sangat sesuai dengan paradigma pendidikan abad ke-21 yang
menekankan keseimbangan antara literasi akademik dan karakter spiritual. Oleh
karena itu, konsep Al-Ghazali relevan untuk dijadikan dasar kurikulum pendidikan
anak usia dini yang berorientasi pada spiritual literacy — kemampuan anak memahami,

menghayati, dan mempraktikkan nilai-nilai religius secara sadar dan kontekstual.

AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education |13



Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada upaya integratif antara psikologi
agama klasik dengan praktik pendidikan anak usia dini modern. Selama ini, studi
psikologi agama cenderung berfokus pada tahap remaja atau dewasa, sementara
dimensi spiritual anak usia dini masih jarang dibahas secara mendalam, apalagi dalam
perspektif pemikiran Al-Ghazali. Penelitian ini memperkenalkan pendekatan baru
yaitu Islamic Spiritual Development Framework for Early Childhood yang mengadaptasi
konsep tazkiyah al-nafs, uswah, dan ta'wid sebagai dasar pembentukan fitrah religius
anak.

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya merekonstruksi pemikiran klasik,
tetapi juga menghadirkan relevansi aplikatif bagi pendidikan modern. Dalam konteks
praktis, hasil penelitian ini dapat menjadi rujukan bagi lembaga PAUD dan TK Islam
dalam menyusun kurikulum yang menyeimbangkan aspek kognitif dan spiritual.
Secara teoritis, penelitian ini memperluas cakrawala psikologi agama dengan
menegaskan bahwa spiritualitas anak usia dini bukanlah konsep abstrak, melainkan
fondasi konkret bagi perkembangan kepribadian yang berkelanjutan sebagaimana

diamanatkan oleh Imam Al-Ghazali hampir seribu tahun yang lalu.

SIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa pemikiran Imam Al-Ghazali memberikan
dasar konseptual yang kuat bagi pengembangan psikologi agama pada anak usia dini.
Al-Ghazali memandang anak sebagai makhluk fitrah yang membawa potensi spiritual
bawaan, yang harus dibimbing sejak dini melalui pendidikan yang menekankan
penyucian jiwa (tazkiyah al-nafs), pembiasaan moral (ta‘wid), dan keteladanan (uswah).
Jiwa anak ibarat kertas putih yang mudah menerima nilai-nilai dari lingkungan,
sehingga pendidikan agama harus diintegrasikan dalam setiap aspek perkembangan
anak, mencakup aspek kognitif, emosional, dan spiritual. Pandangan Al-Ghazali sejalan
dengan teori perkembangan modern, namun memiliki keunggulan dalam dimensi
teosentris, yaitu menjadikan Tuhan sebagai pusat kesadaran moral dan spiritual.
Relevansinya tampak dalam upaya membangun pendidikan anak usia dini yang
berorientasi pada keseimbangan antara kecerdasan intelektual dan kecerdasan spiritual,
khususnya di tengah tantangan globalisasi dan krisis moral masa kini. Dengan
mengadaptasi prinsip-prinsip Al-Ghazali dalam praktik pendidikan modern, dapat
dikembangkan model pembelajaran yang holistik dan berakar pada nilai-nilai
keagamaan, guna melahirkan generasi yang berilmu, berakhlak, dan memiliki

kesadaran spiritual yang tinggi sejak usia dini.

DAFTAR PUSTAKA
Ahnan’Azzam, D. (2023). Islamic psychology as a pattern of early childhood education.
Al-Athfal: Jurnal Pendidikan Anak. https:/ / ejournal.uin-

suka.ac.id/tarbiyah/alathfal /article/ view/9615/4051

14 | AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education



Al-Attas, S. M. N. (1999). The Concept of Education in Islam: A Framework for an
Islamic Philosophy of Education. ISTAC Kuala Lumpur.
https:/ /www.worldcat.org/ title/ 44713027

Al-Ghazali. (2005). Ihya Ulumuddin. Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah.
Al Abrasyi, M. A. (2001). at-Tarbiyah al-Islamiyyah wa Falsafatuha. Dar Al-Fikr.

Anggraini, F. (2020). Psikologi perkembangan akhlak: Perspektif Al-Ghazali (Kajian
Kitab Thya" Ulumuddin Bab Riyadhah An-Nafs). Syntax Transformation Journal, 1(7),
312-322. https:/ /jurnal.syntaxtransformation.co.id /index.php/jst/ article/ view /99

Asari, H. (2012). Nukilan Pemikiran Klasik; Gagasan Pendidikan Abu Hamid Al-Ghazali.
IAIN Press.

Bustamam, M. (2024). Instilling faith and morals in early childhood. Jurnal Ilmu Agama
Dan Filsafat (JIAF).
https:/ /www.ejournal.unisai.ac.id/index.php/jiat/article/ download /1013 /782/4
203

El-Faizal, R. (2023). Islamic child personality education concepts by Al-Ghazali. Garuda -
Kemdikbudristek Repository.
https:/ /download.garuda.kemdikbud.go.id/ article.php?article=3529039&title=Isla
mic+Child+Personality +Education+Concepts+By+Al-Ghazali&val=30863

Fauzi, H. M. A. (2023). Developing noble morals in children through Al-Ghazali's
perspective. BESTARI: Jurnal Studi Islam. https:/ /riset-
iaid.net/index.php/bestari/article/view/1550/1023

Fauzi, H. M. A. (2024). Developing noble morals in children through Al-Ghazali's
concept of child education. Bestari: Jurnal Pendidikan Islam. https:/ /riset-
iaid.net/index.php/bestari/article/view/1550/1023

Hadi, S. (2023). Integrasi Ilmu dan Spiritualitas: Studi Pemikiran Pendidikan Al-
Ghazali. Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Hadis, 7(1), 1-20.
https:/ /doi.org/10.24090/jsqh.v7i1.7821

Izza, Y. P., Rohmawati, U. B., Azmi, A. R,, & Fauzi, M. S. M. (2024). Development of
Children’s Moral Intelligence According to al-Ghozali. Al-Hayat: Journal of Islamic
Education; Vol 8 No 2 (2024): Al-Hayat: Journal of Islamic EducationDO -
10.35723/Ajie. V8i2.555. https:/ /alhayat.or.id /index.php/alhayat/article/ view / 555

Mubhlasin, Y. Al, & Salik, M. (2022). Strategi Pendidikan Akhlak pada Abad 21 dalam
Perspektif Filsafat al-Ghazali. NUR EL-ISLAM: Jurnal Pendidikan Dan Sosial
Keagamaan, 9(1), 62-81. https:/ /doi.org/10.51311/nuris.v9i1.323

Nasihin, K. (2022). Pendekatan Dalam Pembelajaran Perspektif Imam Al Ghazali Dalam
Kitab Ayyuhal Walad. In Tarbawi: Jurnal Studi Pendidikan Islami (Vol. 10, Issue 2,
pp. 147-158). Institut Teknologi dan Sains Nahdlatul Ulama Pasuruan.
https:/ /doi.org/10.55757 / tarbawi.v10i2.308

AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education |15



Ningrum, W. J., Syafrin, N., & Tanjung, H. B. (2022). Metode dakwah pada anak usia
dini menurut Imam Al-Ghazali dalam kajian kitab Thya” Ulumuddin. Koloni: Jurnal
Ilmu Dakwah Dan Komunikasi, 1(3). https:/ /doi.org/10.31004/ koloni.v1i3.135

Nur, S., & Asy’ari, M. K. (2023). Pendidikan Akhlak Al-Ghazali dan Implikasinya
terhadap Pembentukan Kepribadian Muslim. Jurnal llmiah Pendidikan Dasar, 10(1),
33-48. https:/ /doi.org/10.30659/ pendas.10.1.33-48

Rosidah, U., Nurhakim, & Khozin. (2024). Thinking of moral education according to Al-
Ghazali and Al-Zarnuji: Perspective on epistemology and axiology. JKPI: Jurnal
Konseling Pendidikan Islam, 5(1).
https:/ /jurnalalkhairat.org/ojs/index.php/jkpi/article/ download /131 /148

Shihab, M. Q. (2002). TAFSIR AL-MISBAH; Pesan, Kesan dan Keserasian Al-quran. Lentera
Hati.

Siregar, K. (2020). Concept of Islamic education psychology in Ihya” ‘Ulum Al-Din by
Al-Ghazali. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 9(2).
https:/ /jurnal.staialhidayahbogor.ac.id/index.php/ ei/article/ download /1569/79
2/3562

Suyudi, M., & Huda, M. (2020). Holistic education in the thought of Al-Ghazali and its
implementation in the contemporary Islamic education system. Journal of Social
Science and Religion, 3(2), 145-160. https:/ /doi.org/10.53514 /jssr.v3i2.234

Tumiran. (2021). The concept of early childhood education according to Al-Ghazali.
Jurnal Pancabudi.
https:/ /jurnal.pancabudi.ac.id/index.php/ihce/article/ download/642/607/

Ubaidillah, K. (2018). Interaksi psikologis pembelajaran anak menurut al-Ghazali.
Indonesian ~ Journal ~ of  Early  Childhood  Islamic ~ Education  (IJECIE).
https:/ /journal.uaindonesia.ac.id/index.php/ijecie/ article/ view /17

Vachruddin, V. (2024). The relation of Al-Ghazali’s thoughts towards the development
of learning-based moral education. El-Fanus: Jurnal Pendidikan Islam.
https:/ /journal.staimun.ac.id/index.php/el-fanus/article/ download /37/39

Zakiah Daradjat. (2000). Pendidikan Islam dalam Perspektif Psikologi Agama. 54.

Zarkasyi, H. F., & Hamid, A. (2021). Konsep Ilmu dan Pendidikan Akhlak Imam Al-
Ghazali. Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah Dan Kebudayaan Islam, 19(1), 1-18.
https:/ /doi.org/10.24235/ tamaddun.v19i1.8234

Zohar, D., & Marshall, 1. (2000). Spiritual Intelligence: The Ultimate Intelligence (SQ).
Bloomsbury.

Zohar, D., & Marshall, I. (2001). SQ: Memanfaatkan Kecerdasan Spiritual dalam Berpikir
Integralistik dan Holistik untuk Memaknai Kehidupan. Mizan.

16 | AUD Cendekia: Journal of Islamic Early Childhood Education



